

#### Over dit boek

Dit is een digitale kopie van een boek dat al generaties lang op bibliotheekplanken heeft gestaan, maar nu zorgvuldig is gescand door Google. Dat doen we omdat we alle boeken ter wereld online beschikbaar willen maken.

Dit boek is zo oud dat het auteursrecht erop is verlopen, zodat het boek nu deel uitmaakt van het publieke domein. Een boek dat tot het publieke domein behoort, is een boek dat nooit onder het auteursrecht is gevallen, of waarvan de wettelijke auteursrechttermijn is verlopen. Het kan per land verschillen of een boek tot het publieke domein behoort. Boeken in het publieke domein zijn een stem uit het verleden. Ze vormen een bron van geschiedenis, cultuur en kennis die anders moeilijk te verkrijgen zou zijn.

Aantekeningen, opmerkingen en andere kanttekeningen die in het origineel stonden, worden weergegeven in dit bestand, als herinnering aan de lange reis die het boek heeft gemaakt van uitgever naar bibliotheek, en uiteindelijk naar u.

### Richtlijnen voor gebruik

Google werkt samen met bibliotheken om materiaal uit het publieke domein te digitaliseren, zodat het voor iedereen beschikbaar wordt. Boeken uit het publieke domein behoren toe aan het publiek; wij bewaren ze alleen. Dit is echter een kostbaar proces. Om deze dienst te kunnen blijven leveren, hebben we maatregelen genomen om misbruik door commerciële partijen te voorkomen, zoals het plaatsen van technische beperkingen op automatisch zoeken.

Verder vragen we u het volgende:

- + Gebruik de bestanden alleen voor niet-commerciële doeleinden We hebben Zoeken naar boeken met Google ontworpen voor gebruik door individuen. We vragen u deze bestanden alleen te gebruiken voor persoonlijke en niet-commerciële doeleinden.
- + Voer geen geautomatiseerde zoekopdrachten uit Stuur geen geautomatiseerde zoekopdrachten naar het systeem van Google. Als u onderzoek doet naar computervertalingen, optische tekenherkenning of andere wetenschapsgebieden waarbij u toegang nodig heeft tot grote hoeveelheden tekst, kunt u contact met ons opnemen. We raden u aan hiervoor materiaal uit het publieke domein te gebruiken, en kunnen u misschien hiermee van dienst zijn.
- + Laat de eigendomsverklaring staan Het "watermerk" van Google dat u onder aan elk bestand ziet, dient om mensen informatie over het project te geven, en ze te helpen extra materiaal te vinden met Zoeken naar boeken met Google. Verwijder dit watermerk niet.
- + Houd u aan de wet Wat u ook doet, houd er rekening mee dat u er zelf verantwoordelijk voor bent dat alles wat u doet legaal is. U kunt er niet van uitgaan dat wanneer een werk beschikbaar lijkt te zijn voor het publieke domein in de Verenigde Staten, het ook publiek domein is voor gebruikers in andere landen. Of er nog auteursrecht op een boek rust, verschilt per land. We kunnen u niet vertellen wat u in uw geval met een bepaald boek mag doen. Neem niet zomaar aan dat u een boek overal ter wereld op allerlei manieren kunt gebruiken, wanneer het eenmaal in Zoeken naar boeken met Google staat. De wettelijke aansprakelijkheid voor auteursrechten is behoorlijk streng.

### Informatie over Zoeken naar boeken met Google

Het doel van Google is om alle informatie wereldwijd toegankelijk en bruikbaar te maken. Zoeken naar boeken met Google helpt lezers boeken uit allerlei landen te ontdekken, en helpt auteurs en uitgevers om een nieuw leespubliek te bereiken. U kunt de volledige tekst van dit boek doorzoeken op het web via http://books.google.com



### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

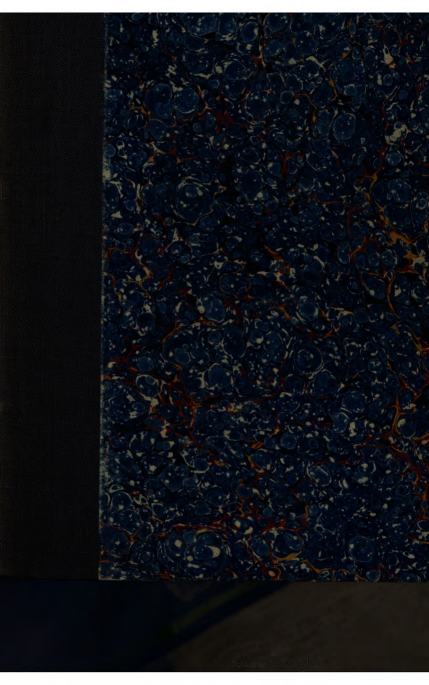
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.







# Das Wesen

ber so Sincipalities.

# menschlichen Kopfarbeit.

Dargeftellt

nou

E Garly on the

einem Sandarbeiter.

Eine abermalige

Aritik der reinen und praktischen Vernunft.

Hamburg

Otto Meißner. 1869.

# Vorrede.

Sier dürfte der Ort sein, an den geneigten Leser sowohl wie an den ungeneigten Kritiser einige erläuternde Worte zu richten, welche das persönliche Verhältniß des Verfassers zu seiner Schrift betreffen. Der nächste Vorwurf, den ich anticipire, ist Mangel an Gelehrsamseit, der sich mehr noch indirekt, zwischen den Zeilen, als im Werfchen selbst direkt verräth. Wie darsst du, frage ich mich, dem Publisum deine Bearbeitung eines Gegenstandes vorlegen, der von den Herven der Wissenschaft, unter Andern von Aristoteles, Kant, Fichte, Segel u. s. w. ist bearbeitet worden, ohne noch alle Werfe deiner berühmten Vorgänger gründlich zu kennen? Wirst du nicht, im besten Falle, das längst Gethane wiederholen?

Ich antworte: der Same, welchen die Philosophie in das Erdreich der Wissenschaft gepflanzt, ist längst aufgesgangen und hat seine Früchte getragen. Was die Gesschichte zu Tage fördert, entwickelt sich geschichtlich, treibt, wächst und vergeht, um in erneuter Form ewig fortzus

leben. Die ursprängliche That; bas originale Berf ift nur fruchtbar in Rontaft mit den Berhaltniffen und Begiehungen. der Reit, welche es geboren; schließlich aber mird es zu einer leeren Bulje, die ihren Rern an Die Befdichte abgegeben Bas die Biffenschaft der Bergangenheit Positives produzirte, lebt nicht mehr im Buchftaben feines Autors, fondern ift mehr als Geift, ift Aleisch und Blut geworden in der gegenwärtigen Biffenschaft. Um g. B. die Brodufte der Physik zu kennen und dazu Neues zu produziren, ift es nicht erforderlich, erft die Beschichte Dieser Biffenschaft zu studiren und die bisber entdecten Gefete an der Quelle gu schöpfen. Im Gegentheil, die geschichtliche Forschung durfte der Bofung einer bestimmten phofischen Aufgabe nur hinderlich fein, indem die kongentrirte Kraft nothwendig mehr leiftet, als die getheilte. In Diesem Sinne rechne ich mir den Mangel an anderweitigen Renntniffen zu aut, weil ich eben dadurch der Erkenntniß meines fpeziellen Objefts um fo entschiedener hingegeben bin. Dies Dbjeft zu erforschen und Alles zu lernen, mas meiner Zeit davon befannt ift, habe ich mir ernstlich angelegen fein laffen. Die Geschichte der Philosophie hat fich insofern an meiner Individualität wiederholt, ale ich mit dem Bedurfnig nach einer tompaften, spftematischen Weltanschauung seit früher Sugend zu spefuliren ausging, und fchlieflich die Befriedigung in der induftiven Erfenntniß des menfchlichen Denfvermogens gefunden vermeine.

Und es ist nicht das Denkvermögen in seiner manichfaltigen Erscheinung, es sind nicht die verschiedenen Beisen desselben, sondern seine allgemeinste Form, sein generelles Besen, was mich befriedigte und was darzustellen mein Zweck ist. Mein Objett ist demnach möglichst simpel und speziell, so absolut einfach, daß mir seine manichestige Darstellung schwer und häufige Wiederholungen beinah unvermeidlich wurden. Zugleich ist die Frage nach dem Wesen des Geistes ein populäres Objekt, das nicht nur von Philosophen von Fach, das von der Wissenschaft übershaupt kultivirt ist. Es muß deshalb auch, was zu seiner Erkenntniß die Geschichte der Wissenschaft beigetragen, in der wissenschaftlichen Anschauung der Gegenwart allgemein lebendig sein. An dieser Duelle durfte ich mir genügen lassen.

So mag ich denn troß meiner Antorschaft bekennen, tein Professor der Philosophie, sondern von Profession ein Handwerker zu sein. Denjenigen, welche mir darum die alte Barnung zurusen möchten: "Schuster, bleib bei deinem Leisten!" antworte ich mit Karl Marx: "Euer nec plus ultra handwerksmäßige Weisheit wurde zur furchtbaren Bartheit von dem Moment, wo der Uhrmacher Batt die Dampsmaschine, der Barbier Arswright den Kettenstuhi, der Juwelier-Arbeiter Fulton das Dampsschiff ersunden hat." Ohne mich diesen Kößen zurechnen zu wollen, darf doch ihr Vorgang mir zur Nacheiserung dienen. Zudem ist auch die Natur meines Gegenstandes noch besonders auf die Standesklasse angewiesen, der ich anzugehören, wenn nicht die Ehre, so doch das Vergnügen habe.

Ich entwickele in diefer Schrift das Denkvermögen als Organ des Allgemeinen. Der leidende, der vierte, der Arsbeiter-Stand ift insoweit erst der mahre Träger dieses Organs, als die herrschen den Stände durch ihre besonderen Klassen-Interessen verhindert sind, das Allgemeine anzuserkennen. Wohl bezieht sich diese Beschränkung zunächst auf

die Belt ber menichlichen Berhältniffe. Aber fo lange Diefe Berbaltniffe nicht allaemein menschlich, fondern Klaffen-Berhältniffe find, muß auch die Unschanung der Dinge von Diesem beschränften Standpunft bedingt fein. Dhieftive Erfenntnik fest subieftiv theoretische Freiheit Bevor Rovernifus die Erde fich bewegen und porque. Die Sonne fteben fab, mußte er von feinem irdifchen Standvunft abstrabiren. Da nun dem Denkvermögen alle Berbaltniffe Gegenstand find, bat es von Allem zu abstrabiren um fich felbit rein oder mahr zu erfaffen. Da wir Alles nur mittels Denken beareifen, muffen wir von Allem abfeben, um das reine, das Denfen im Allgemeinen zu er-Diese Aufgabe mar zu schwer, fo lange fich der Mensch an einen beschränften Klaffenstandpunft gebunden Erst eine historische Entwicklung, welche soweit fortgeschritten, um die Auflösung der letten Berr = und Rnechtschaft zu erstreben, fann soweit der Borurtheile entbehren, um das Urtheil im Allgemeinen, das Erfenntnigvermögen, die Ropfarbeit mahr oder nacht zu erfaffen. Erft eine hiftorische Entwicklung, welche die direfte allgemeine Freiheit der Maffe im Auge haben fann - und dazu gehören wohl fehr verkannte historische Voraussekungen erft die neue Mera des vierten Standes findet den Befpensterglauben soweit entbehrlich, um den letten Urheber alles Spute, um den reinen Beift entlarven zu durfen. Mensch des vierten Standes ift endlich "reiner" Mensch. Sein Intereffe ift nicht mehr Klaffen-, fondern Daffen-Intereffe, Intereffe der Menschheit. Die Thatsache, daß zu allen Zeiten das Intereffe der Maffe mit dem Intereffe der berrichenden Klaffe verbunden mar, daß nicht nur trot, fondern gerade mittels ihrer stetigen Unterdrückung durch judische Batriarchen, affatische Eroberer, antile Sflavenhalter, feudale Barone, gunftige Meifter, besondere durch moderne Rapitalisten und auch selbst noch durch favitaliftische Cafaren die Menschheit stetig "fortgeschritten" diefe Thatfache nähert fich ihrem Ende. Die Klaffenverhältniffe der Bergangenheit waren nothwendig für die allgemeine Entwidlung. Jest ift diefe Entwidlung an einem Standpunft angefommen, wo die Maffe felbstbewußt wird. Die bisherige Menschheit hat fich mittels Rlaffen= gegen fa ges entwidelt. Gie ift damit foweit gefommen, daß fie nunmehr fich unmittelbar felbst entwickeln Die Rlaffengegenfäte maren Erscheinungen Der Arbeiterstand will die Rlaffenge= der Menschheit. genfage aufheben, damit die Menfchheit eine Bahr = heit fei.

Bie die Reformation von den faftischen Berhältniffen des sechszehnten Jahrhunderts, wie die Erfindung des eleftrischen Telegraphen, so ift die Ergrundung der Theorie unferer menschlichen Ropfarbeit von den faktischen Verhalt= niffen des neunzehnten Jahrhunderts bedingt. Infofern ift der Inhalt Diefer fleinen Schrift fein individuelles Produft, fondern ein geschichtliches Bewächs. 3ch fühle mich dabei - mit Verlaub für die muftische Phrase nur als ein Organ der Idee. Mir gehört die Darftellung, in Betreff beren ich hiermit um freundliche Rachsicht bitte. 3ch bitte den Lefer, feine ftillen oder lauten Einreden nicht gegen die mangelhafte Form, nicht gegen das zu richten, mas ich derart fage, fondern gegen das, was ich fagen will; ich bitte, mich nicht gefliffent= lich im Buchftaben zu migverfteben, fondern im Beifte, im Allgemeinen das Berftandniß suchen zu wollen. Gollte es

mir nicht gelungen fein, Die 3dee mit Erfolg zu entwideln, follte auch deshalb meine Stimme auf unserm überfüllten Büchermarkt erstiden muffen, wird doch die Sache, deg bin ich sicher, einen talentvolleren Bertreter finden.

Siegburg, d. 15. Mai 1869.

Jos. Dietgen, Lobgerber.

### Einleitung.

Softematifirung ift bas Befen, ift ber generelle Unedruck für die gefammte Thatigfeit der Biffenschaft. Die Biffenschaft will nichts weiter , ale Die Objette der Welt für unsern Ropf in Ordnung und Spftem bringen. Die miffenicaftliche Erkenniniß einer Sprache j. B. fordert ihre Gintheilung oder Ordnung in allgemeine Rlaffen und Regeln: Die Ackerbauwiffenschaft will nicht, daß die Kartoffel nur" gerathen, fondern fur die Art und Beife des Anbanes Die inftematische Ordnung finden, deren Renntniß in Stand fest mit Borausbestimmung des Erfolges zu bauen. Das ift das praftische Resultat aller Theorie, baß fie uns mit bem Spftem, mit ber Methode ihrer Objette befaunt macht und also befähigt in der Belt mit Borausbestimmung des Erfolges zu agiren. Erfahrung ift wohl die Boraussetzung bazu; aber allein reicht fie nicht Erft die aus ihr entwickelte Theorie, die Biffenphaft, erlöft vom Spiel des Zufalls. Sie verschafft uns mit dem Bewußtsein die Berrichaft über den Gegenstand, und unbedingte Sicherheit in feiner Sandhabung.

Der Einzelne fann nicht Alles miffen. Go wenig wie die Geschicklichfeit und Kraft feiner Sande ausreicht,

alles zu produziren, was er bedarf, so wenig reicht die Fähigkeit seines Kopfes aus, alles zu wissen, was Noth thut. Glaube ist dem Menschen nothwendig. Jedoch nur der Glaube an das, was Andere wissen. Die Wissenschaft ist ebenso wie die materielle Produktion eine gesellschaft ziche Angelegenheit. "Einer für Alle und Alle für Einen."

Wie es aber leibliche Bedürfnisse gibt, die Jeder nur sich selbst besorgen kann und soll, so gibt es auch wissenschaftliche Objekte, die zu wissen von Allen erfordert ist, und deshalb nicht irgend einer besonderen Fachwissenschaft angehören.

Ein solcher Gegenstand ist das menschliche Denkvermögen: die Erkenntniß, das Verständniß, die Theorie
desselben kann keiner besondern Junft überlassen sein. Wohl
mit Recht sagt Lassalle: "das Denken selbst ist in diesem
Zeitalter der Theilung der Arbeit zu einem besonderen Handwerf geworden, und in die elendesten Hände ist dieses Handwerf gefallen — in die unserer Zeitungen. "Damit sind
wir angewiesen uns diese Bedienung nicht länger gefallen,
von der öffentlichen Meinung uns nicht länger haranguiren
zu lassen, sondern das Selbst denken wieder aufzunehmen. Einzelne Gegenstände des Wissens oder der
Wissenschaft mögen wir Fachleuten überlassen, aber das
Denken im Allgemeinen ist eine allgemeine Angelegenheit, die Niemand kann erlassen sein.

Bermöchten wir diese Arbeit des Denkens auf ein wissenschaftliches Fundament zu stellen, dafür eine Theorie zu sinden, vermöchten wir die Art und Beise zu entdecken, wie die Bernunft überhaupt Erkenntnisse zeugt oder die Methode zu sinden, nach welcher sich die wissenschaftliche Bahrheit produzirt, so murden wir auf dem Gebiete des

Biffens überhaupt, für unsere Urtheilsfraft im allges meinen dieselbe Sicherheit des Erfolgs erwerben, welche in besondern Disziplinen die Wissenschaft schon längsterworben hat.

Rant fagt: "wenn es nicht möglich ift die verschies benen Mitarbeiter in der Art wie die gemeinschaftliche Absicht verfolgt werden soll, einhellig zu machen, so kann man überzeugt sein, daß ein solches Studium bei Weitem noch nicht den sich eren Gang einer Wiffenschaft eingeschlagen, sondern ein bloßes herumtappen sei."

Sehen wir uns heute nun in den Wissenschaften um, so finden wir da viele, vornehmlich die Naturwissenschaften, welche der Anforderung Kants entsprechen, welche mit sicherem Bewußtsein, mit widerspruchloser Einhelligkeit bei ihren gewonnenen Erkenntnissen beharren und sie weiter tragen. "Dort weiß man," wie Liebig sagt, "was eine Thatsache, ein Schuß, eine Regel, ein Gesch ist. Für alles dies hat man Probiersteine, die Jeder erst gebraucht, ehe er die Früchte seiner Arbeit in Cirkulation sest. Die advokatorische Durchführung einer Ansicht oder die Absicht einen Andern etwas Unbewiesenes glauben zu machen, scheitern augensblicksich an der wissenschaftlichen Moral."

Dagegen auf andern Gebieten, dort wo man die fonstreten materiellen Dinge verläßt und sich abstrakten, sogenannten philosophischen Gegenständen zuwendet, in Sachen der allgemeinen Welts und Lebensanschauung, in den Fragen von Ansang und Ende, von Schein und Wesen der Dinge, ob Ursache oder Wirfung, ob Kraft oder Stoff, ob Macht oder Recht, in Fragen der Lebensweisheit, in der Moral, der Religion, der Politik — da sinden wir statt "schlagender beweisender Thatsachen" nur "advokatorische Durchsüh-

rungen", nirgende ein zuverläffiges Biffen, fondern überall nur ein bloges herumtappen widersprechender Deinungen.

Sa gerade die Rorpphaen der Naturmiffenschaft befunden fich durch ihre Mighelligfeit bei der Berührung folcher Themen als philosophische Pfuscher. Daraus ergibt fia Dann, daß die miffenschaftliche Moral, die Probierfteine, deren man fur die scharfe Unterscheidung zwischen Biffen und Meinen zu befigen fich rubmt, nur auf einer in ftin te tiven Pragis, aber nicht auf bewußter Erfenntnig, auf feiner formlichen Theorie beruhen. Obgleich auch unfere Beit fich auszeichnet durch fleißige Rultur der Biffenschaft, so bezeigt doch auch wieder ihre vielfältige Meinungsverschiedenheit, daß fie nicht versteht, das Wiffen mit Borausbestimmung des Erfolgs zu handhaben. Bober fouft die Migverständniffe? Wer das Verfteben verftebt, darf nicht migverfteben. Rur Die unbedingte Sicherheit der aftronomischen Rechnungen zeugt für ihre Biffenschaftlichkeir. Wer zu rechnen verfteht, weiß wenigstens zu erproben, ot feine Rechnung mabt oder falfch ift. Go muß auch bas allgemeine Berftandniß des Dentprozesses une den Brobierftein an die Sand geben, das Berftandene vom Migverftanbenen, bas Biffen vom Meinen, Bahrheit und Irrthum allgemein und unzweifelhaft zu unterscheiden. ift menfolich, aber nicht wiffenschaftlich. nun die Wiffenschaft eine meuschliche Sache ift, mogen Irrthumer ewig bleiben, aber daß man dieselben fur miffenschaftliche Bahrheiten ausgibt und, noch mehr, fie allgemein dafür acceptirt, davon wird das Berftandnig des Denfprozeffes ebenfoweit befreien tounen, wie das Berffandniß der Mathematik von falschen Mechnungen befreien kann. Es

flingt paradox und ift bennoch mahr: Ber die allgemeine Regel, welche Wahrheit und Irrthum Scheidet, fo genau tennt, wie die Regel der Sprachlehre, welche das hauptwort vom Beitwort trennt, wird bort wie bier mit gleicher Gicherbeit unterscheiden. Bon jeher haben Belehrte fowohl wie Schriftgelehrte einander in Berlegenheit gefett mit der Frage: mas ift Bahrheit? Diese Frage bildet feit Jahraufenden ein wefentliches Objett, vornehmlich der Philos iophie. Sie findet schließlich, wie lettere felbst, ihre Aufibjung in der Erkenntnig des menichlichen Dentvermogens. Mit antbern Worten: Die Frage nach den Kennzeichen der Bahrheit im allgemeinen ift gleich mit der Frage nach dem Unterschiede gwifden Bahrheit und Brrthum. Die Bhilofophie ift Die Wiffenschaft, welche fich darum bemuht hat und mit dem Rathfel zulest fich felbst durch endliche flare Erfenntniß des Denfprozesses auflöste. Gine furze Betrach= tung des Wefens und des Berlaufe der Philosophie darf alfo füglich unferm Thema ale Ginleitung dienen.

Da das Wort in manichfaltiger Bedeutung gebraucht wird, sei bemerkt, daß hier nur von der sogenannten spekustativen Philosophie die Rede ist. Wir unterlassen dabei das Besagte mit häusigen Citaten und Quellenangaben zu beslegen, weil das, was wir davon sagen, so offenkundig, so widerspruchlos gilt, daß wir des gelehrten Beiwerks wohl entrathen können.

Legen wir den erwähnten Maßstab Kants an, so ersicheint die spekulative Philosophie mehr als Tummelplat bissernter Meinungen, denn als Wissenschaft. Ihre Celebristäten, ihre klassischen Größen find nicht einmal einhellig in der Antwort auf die Frage: was ist, was will die Philosophie? Deshalb, um die verschiedenen Meis

nungen darüber nicht noch mit unserer Privatmeinung zu vermehren, lassen wir Alles als Philosophie gelten, was sich so nennt, und suchen aus dieser reichen Bibliothek dickleisbiger Bande — ohne vom Besondern oder Sonderbaren uns beirren zu lassen — das Gemeinschaftliche oder Allgemeine.

Auf diesem empirischen Wege finden wir dann zunächft, daß die Philosophie ursprünglich feine besondere einzelne Wissenschaft ift, neben oder in Gemeinschaft mit andern Wissenschaupt, Inbegriff alles Wissens ift, wie die Kunst Inbegriff der verschiedenen Künste. Wer sich das Wissen, wer sich die Kopfarbeit zu wefentlicher Beschäftigung machte — jeder Denker ohne Rücksicht auf den Inhalt seiner Gesdansen war ursprünglich Philosoph.

Sobald dann mit der fortschreitenden Bereicherung des menschlichen Wissens sich die einzelnen Fächer von der mater sapientiae lossösten, vornehmlich seit Entstehung der modernen Naturwissenschaft, sindet sich, daß die Philosophie nicht sowohl durch ihren Inhalt als durch ihre Form gekennzeichnet ist. Alle andern Wissenschaften unterscheiden sich durch ihre verschiedenen Gegenstände, die Philosophie hingegen durch ihre eigene Methode. Sie besitzt wohl auch einen Gegenstand, einen Zweck; sie will das Allgemeine, die Welt als Ganzes, den Kosmos begreisen. Aber es ist nicht dieser Gegenstand, nicht das Vorhaben, was sie charafterisitt, sondern die Art und Weise, wie sie es verfolgt.

Alle andern Wiffenschaften beschäftigen sich mit befon = beren Dingen oder Gegenständen, und wenn auch mit dem All, mit dem Rosmos, dann immer doch nur mit Beziehung

auf die befonderen Theile oder Momente, woraus fich das Beltall zusammensett. Alexander von Sumboldt fagt in der Ginleitung ju feinem "Rosmos", daß er fich in diefem Werke auf eine empirifche Betrachtung beschränke, auf die phyfische Forschung, welche mittelft der Manich= faltigfeit die Gleichartigfeit oder Ginheit zu erkennen fuche. So gelangen überhaupt die induftiven Biffenfchaften nur auf Brund ihrer Beschäftigung mit dem Ginzelnen, Befonderen, finnlich Gegebenen zu allgemeinen Schluffen oder Erfenntniffen. Sie fagen deshalb von fich: "unfere Schluffe beruhen auf Thatsachen." Ilmgekehrt verfährt die fpekulative Philosophie. Wo auch irgend ein besonderes Thema ihr als Wegenstand der Forschung dient, so verfolgt fie es doch nicht im Besonderen. Die Offenbarungen der Sinne, die mit Aug' und Dhr, mit Sand und Ropf gemachte phyfische Erfahrung, weist sie als trugerische Erscheinung jurud und beschränkt fich auf das "reine", von allen Boraussetzungen absehende Denten, um fo auf umgekehrtem Bege, mittelft der Ginheit menschlicher Bernunft die Manichfaltigfeit des Beltalls zu erfennen. Bei der Frage z. B., welche uns gegenwärtig beschäftigt, bei der Frage: was ift Philosophie? - murde fie nicht von ihrer mirklichen finnlichen Geftalt, von den hölzernen und schweinsledernen Folianten, von ihren großen und fleinen Abhandlungen ausgeben, um von bier aus zum Begriff zu gelangen. fehrt, der spekulative Philosoph sucht innerlich in sich, in der Liefe feines Beiftes den mahren Begriff der Philosophie, nach deffen Magfrab er dann die finnlich gegebenen Exemplare als echt oder unecht aburtheilt. Mit der Erforschung handgreiflicher Objecte hat sich die spekulative Methode wohl niemals beschäftigt, es fei benn, daß wir in jeder unmiffenschaftlichen Naturanschauung, welche die Welt mit hirngesspinnsten bevölkerte, die Manier der Philosophie wiederserkennen. Die Anfange der wissenschaftlichen Spekulation forschien wohl auch nach Sonnens und Weltenlauf. Seitzdem jedoch die induktive Aftronomie diese Gebiete mit größerem Erfolg kultivirt, beschränkt die Spekulation sich ganz und gar auf Behandlung mehr abstrakter Themen. Hier ist sie denn, wie überhaupt, charakteristrt durch Erzeugung ihrer Resultate aus der Idee oder dem Begriff. —

Für die empirische Biffenschaft, für die Methode der Induftion ift die erfahrene Manichfaltigfeit das Erfte und das Denken das Zweite. Dagegen will die Spekulation ohn e Bulfe ber Erfahrung Die wiffenschaftliche Bahrheit erzeugen. Die philosophische Erkenntniß soll fich nicht auf vergängliche Thatsachen ftugen, sondern abfolut, über Raum und Zeit erhaben fein. Die fpefulative Philosophie will feine phytische Wiffenschaft, fie will Detaphyfit fein. Ihre Aufgabe besteht darin, rein aus der Bernunft, ohne Beihülfe von Erfahrung ein Spftem zu finden, eine Logit oder Wiffenschaftslehre, mittelft deren fich die Wiffensmurdigfeiten logisch oder sustematisch abwideln laffen, abrlich, wie wir grammatisch aus dem gegebenen Stamme eines Wortes feine verschiedenen Formen abzuwideln vermögen. phyfischen Biffenschaften agiren unter der Boraussetnung, daß unfer Erkenntnigvermogen - um befannte Bilder zu gebrauchen - einem Stud weichen Bachfes abnlich fei, welches feine Gindrucke von der Außenwelt empfange, oder einer leeren Tafel, die von der Erfahrung beschrieben wird. Philosophie hingegen sett angeborene Ideen voraus, welche mittelft des Denfens aus den Tiefen des Beiftes ju fcopfeu und produciren find.

Der Unteridied amifden fvefulativer und in duftiver Biffenschaft beruht auf dem Unterschiede gwischen Bhantafie und gefundem Menschenverstande. Letterer zeugt feine Begriffe mittelft der Außenwelt, mittelft der Erfahrung, mabrend die Bhantafie ihr Broduft aus der Tiefe des Beiftes, mit fich felbft, bon innen heraus zeugt-Bedoch ift Diefe Zeugung nur icheinbar einseitig. Cowenig Der Maler überfinnliche Bilder, überfinnliche Geffalten zu erfinden weiß, sowenig vermag der Denker außerhalb der Erfabrung liegende, überfinnliche Gedanten zu benten. Die Die Phantafie aus Bufammenfetung von Menfch und Bogel Engel idufft, oder aus Rifc und Beib Girenen, in derfelben Urt find alle ibre andern Brodufte obaleich icheinbar Erzeugniffe ihrer felbft, doch in der That nur millfürlich geord= nete Gindrude der Außenwelt. Der Berftand, Die Bernunft bindet fich an Bahl und Ordnung, an Beit und Maß der Erfahrung, mahrend die Phantafie das Erfahrene ungebunden, in willfürlicher Form reproduzirt.

Der Drang nach Wissen hat von jeher veranlaßt, auch schon dort, wo wegen Mangel an Erfahrung und Besobachtung keine induktive Erkenntniß möglich war, dennoch die Erscheinungen der Natur und des Lebens aus dem menschlichen Geiste d. h. spekulativ zu erklären. Man suchte die Erfahrung durch Spekulation zu ergänzen. In einer folgenden, durch Erfahrung bereicherten Zeit erkannte man gewöhnlich die vorhergegangene Spekulation als Irrthum. Aber dennoch bedurfte es tausendjähriger angehäufter Wiedersholung dieses Enttäuschungsaftes einerseits, und der zahlereichsten eklatantesten Erfolge induktiver Methode andrerseits, bevor man diese spekulative, Liebhaberei verlassen mochte.

Bewiß ift auch bie Phantafte ein positives Bermögen

Digitized by Google.

Acres of Assessment

und sehr oft geht die spekulative, durch Analogie erworbene Ahnung der erfahrungsmäßigen industiven Erkenntniß vor= aus. Nur sollen wir klar, bewußt sein, was und wie viel Bermuthung und was und wie viel Bissenschaft. Bewußte Ahnung fordert zu wissenschaftlicher Forschung auf, während vermeintliche Bissenschaft der industiven Forschung die Thüre schließt. Die Erwerbung eines klaren Bewußtseins über den Unterschied zwischen Spekulation und Bissen ist ein geschichtlicher Prozeß, dessen Anfang und Ende mit Anfang und Ende der spekulativen Philosophie zusammenfällt.

Im Alterthum arbeitete der gefunde Menschenverftand mit der Phantafie, die induftive Methode mit der svefulativen gemeinschaftlich und unentzweit. Die Auseinanderfetzung Beider beginnt erft mit Erkenntniß der manichfachen Täuschungen. welchen bis zur neueren Zeit das noch ungenbte Urtheil unterlegen batte. Statt nun die erfahrenen Taufdungen aus dem Mangel an Berftandniß herzuleiten, fcbrieb man fie der Manael= haftigfeit der Sinne zu, schalt die Sinne Betrüger und die finn= liche Erscheinung unmahr. Mer fennt nicht bas alte Lamento über die Unzuverläffigfeit der Sinne? Die Migverständniffe der Natur und ihrer Erscheinungen dienten vorerft zum volligen Bermurfniß mit ber Ginnlichkeit. Man batte fich getäuscht, und glaubte, getäuscht worden zu sein. Der Unmuth darüber verkehrte fich zur totalen Digachtung der finnlichen Belt. Ebenfo fritiflos gläubig wie man bis dabin das Scheinbare für Bahrheit angenommen, ebenfo unkritisch im Zweifel verwarf man jest den Glauben an die finnliche Wahrheit gang und gar. Die Forschung mandte nich von der Natur, von der Erfahrung meg und begann mit reinem Denfen die Arbeit der fpefulativen Bbis losophie.

Doch nein! So ganz ließ sich die Wissenschaft niemals vom Wege des gesunden Menschenverstandes, von der Bahrsheit der sinnlichen Welt abbringen. Die Naturwissensich aft trat bald dafür ein, und ihre glänzenden Erfolge erwarben der induktiven Methode das Bewußtsein der Fruchtbarkeit, während anderseits die Philosophie nach einem System forschte, mittelst dessen sich die großen allgemeinen Wissenswürdigkeiten ohne Forschung en detail, ohne sinnliche Erfahrung und Beobachtung mit der Vernunft allein erschließen.

Solcher spekulativen Systeme besitzen wir nun eine mehr ale binreichende Rabl. Meffen wir Dieselben mit bem erwähnten Make der Ginbelligfeit, fo findet fich die Bbilosophie nur einig in einer allgemeinen Uneinigfeit. Geschichte der spekulativen Philosophie besteht denn auch nicht, wie die Geschichte anderer Biffenschaften, in der allmäblichen Ansammlung von Kenntniffen, sondern in einer Reibe mikaludter Berfuche mit der vuren Denffraft, ohne bulfe der Objefte oder der Erfahrung davon, die allgemeinen Rathfel der Ratur und des Lebens zu erforschen. fühnsten Bersuch, den fünftlichsten Gedankenbau vollendete Begel im Anfange unferes Jahrhunderts, welcher, einer Redensart nachzusprechen, in der wiffenschaftlichen Belt eine Berühmtheit erlangte, wie Napoleon in der politischen. Aber auch die Segel'sche Philosophie hat die ihr gestellte Brobe nicht bestanden. "Sie ift, wie Sanm ("Begel und feine Beit") fagt, durch den Kortschritt der Welt und durch die lebendige Geschichte beseitigt worden."

Das Resultat der Philosophie bis dahin mar also die Unfähigkeitserklärung ihrer selbst. Jedoch werden wir nicht verkennen, daß einer Arbeit, welche Jahrtausende lang die besten Köpfe beschäftigte, wohl etwas Positives zu Grunde liegt. Und in der That, die Philosophie besitzt eine Geschichte,— eine Geschichte nicht nur im Sinne einer Reihenfolge mißglückter Versuche, sondern auch eine Geschichte im Sinne lebendiger Entwickelung. Aber es ist nicht der Gegenstand, nicht das gesuchte logische Weltspstem, welches sich mit ihr entwickelt, sondern die Methode.

Bede positive Biffenschaft besitt ein finnliches Objekt, einen angerlich gegebenen Anfang, eine Boraussetzung, auf melde fich ihre Erkenntniß steift. Jeder empirischen Biffenschaft unterliegt ein finnliches Material', ein gegebener Begenstand, in Folge deffen ihr Biffen abhängig, unrein iff. Die svefusative Philosophie sucht ein reines, totales, abfolutes Biffen. Gie will ohne Material, ohne Erfahrung, aus' "reiner" Bernunft erkennen. fpringt aus dem begeifterten Bewußtsein von der überlegenen Vortrefflichkeit der Erkenntnig oder Biffenschaft über die empirische finnliche Erfahrung. Sie will deshalb gang und gar über die Erfahrung hinaus, zu einer totalen, reinen Erfenntnig. Ihr Begenstand ift die Bahrheit, aber nicht die besondere, nicht die Wahrheit dieser oder jener Sache, sondern die Wahrheit im Allgemeinen, die Bahrheit "an fich". Die fpefulativen Sufteme fuchen an einem voraussetzungelosen Anfang, an einem unbezweifelbaren fich feibst tragenden Standpunft, um von hier aus das überhaupt Unbezweifelbare zu bestimmen. Die Spfteme der Spefulation find ihrem eigenen Bewußtsein nach vollkommene, abgeschtoffene, in sich felbst be= grund ete Syfteme. Jedes spekulative Syftem fand feine Auflösung in der nachfolgenden Erfenntniß, daß feine Totalität, feine Gelbstbegrundung, feine Borausfegungelofig=

feit vermeintlich mar, daß es fich wie andere Erfennt= niffe außerlich, empirisch bat bestimmen laffen, daß es fein philosophisches System, sondern eine relative empirische Erkenntniß ift. Die Spekulation lofte fich schlieklich in Die Biffenschaft auf, daß das Biffen an fich oder im Allgemeinen unrein ift, daß das Organ der Bhilosophie, das Erfeuntnigvermögen ohne gegebonen Unfang nicht aufangen fann, daß die Biffenschaft der Erfahrung nicht total, sondern nur insoweit überlegen ift, ale fle gablreiche Erfahrungen zu organisiren vermad, daß also nur infoweit eine allgemeine, objeftive Erkenntnif oder die Wahrbeit "an fich" Gegenstand ber Philosophie fein fann, als man aus gegebenen befonderen Erfenntniffen oder Bahrbeiten die Erkenntniß oder Bahrheit im Allgemeinen ju charafterifiren, ju erfennen vermag. Schlicht gefprochen reduzirt fich die Bhilosophie auf die unphitosophische Wiffenichaft bes empirischen Erfenntnigvermogens, auf Die Rritif der Bernunft.

Von der Erfahrung des Unterschieds zwischen Schein und Wahrheit geht die neuere, die bewußte Spekulation aus. Sie negirt jede sinnliche Erscheinung, um, von keinem Scheine betrogen, die Wahrheit durch Denken zu sinden. Im Verlauf erkennt der folgende Philosoph jedesmal, daß die derartig gewonnenen Wahrheiten der Vorgänger nicht das sind, was sie zu sein prätendiren, sondern ihrem vositiven Gehalt nach sich darauf beschränken, die Wissenschaft des Erkenntnisvermögens, des Denkprozesses gefördert zu haben. Durch ihre Negation der Sinnlichseit, durch das Bestreben, das Denken von allem sinnlich Gegehenen; gleichsam von seiner natürlichen hülle zu scheiden, legte die Philossophie mehr als jede andere Wissenschaft die Struftur des

Beistes blos. So daß, je älter sie wurde, je mehr sie sich in geschichtlichem Berlauf entwickelte, je klassischer, je frappanter dieser Kern ihrer Arbeit zu Tage trat. Nach wiedersholten Schöpfungen großer Hirngespinnste, fand sie ihre Auflösung in der positiven Ersenntniß, daß das reine, philossophische, von jedem gegebenen Inhalt absehende Denken auch ein Denken ohne Inhalt, Gedanken ohne Birklickeit, Hirngespinnstezeugt. Der Prozeß der spekulativen Täuschung und wissenschaftlichen Enttäuschung setzte sich fort bis in die neuste Zeit, wo endlich die Lösung der Gesammtsrage, die Auslösung der Spekulation mit den Worten Ludwig Feuerbach's beginnt: "Meine Philosophie ist feine Philosophie."

Die lange Rede der spekulativen Arbeit reduzirt sich auf die Erkenntniß des Berstandes, der Vernunft, des Geistes, auf die Enthüllung jener geheimnisvollen Operationen, welche wir Den ken nennen.

Das Geheimniß der Art und Weise, wie sich die Wahrheiten der Erkenntniß zeugen, die Unkenntniß der Thatsache,
daß jedes Denken eines Objekts, einer Boraussehung bedarf, war die Ursache jener spekulativen Jrrung, welche in
der Geschichte der Philosophie enthalten ist. Dasselbe Geheimniß ist heute die Ursache jener vielen spekulativen
Irrungen und Widersprüche, welchen wir en passant in den
Worten und Werken unserer Natursorscher begegnen. Das
Wissen und Erkennen ist dort weit gediehen, jedoch nur soweit, als man greisbare Gegenstände behandelt. Bei
irgend einem Thema anderer, abstrakterer Art, sinden wir
an Stelle "beweisender Thatsachen", "advosatorische Durchführungen", weil man, wenn auch im Besondern, wenn auch
instinktiv, so doch nicht im Allgemeinen, nicht mit Bewußt-

fein, nicht theoretisch weiß, mas eine Thatsache, ein Schluß, eine Regel, eine Wahrheit ift. Die naturwissenschaftlichen Erfolge haben gelehrt das Instrument des Wissens, den Geist, instinktiv zu handhaben. Jedoch fehlt die systematische Erkenntniß, welche mit Vorausbestimmung des Erfolgs agirt. Es fehlt das Verständniß für die Arbeit der spekuslativen Philosophie.

Unfere Aufgabe wird nun darin bestehen, das, was die Philosophie positiv Wissenschaftliches langstylig und größtentheils unbewußt gefördert hat, durch eine kurze Reka-pitulation zum Bewußtsein zu bringen, d. h. die allgemeine Natur des Denkprozesses zu enthüllen. Wir werden sehen, wie die Erkenntniß dieses Prozesses uns das Mittel an die Hand giebt alle die allgemeinen Räthsel der Natur und des Lebens wissenschaftlich zu lösen, wie somit jener sundamentale Standpunkt, jene systematische Weltanschauung gewonnen ist, welche das langerstrebte Ziel der spekulativen Philosophie war.

# Die reine Vernunft oder das Denkvermögen im . Allgemeinen.

Wie wenn man von Lebensmitteln überhaupt spricht und dann im Berlauf der Rede Frucht, Getreide, Korn, Fleisch, Brod n. s. w. als synonyme Ausdrücke verwenden mag, welche unbeschadet ihrer Differenz sich doch alle unter dem Begriff Lebensmittel als gleichbedeutend summiren, so reden wir hier von der Bernunft, dem Bewußtsein, dem Berstande, dem Borfiellungs-, Begriffs-, Unterscheidungs-, Dent- oder Erkenntnisvermögen, als gleichbedeuten den Dingen. Bir haben es eben nicht mit den verschiedenen Klassen, sondern mit der allgemeinen Natur des Denkprozesses zu thun.

"Reinem Berständigen fällt es ein," sagt ein moderner Physiologe, "den Sit der geistigen Kräfte, wie bei den Griechen, im Blute suchen zu wollen oder, wie im Mittelsalter, in der Zirbeldrüse — sondern alle haben sich überzeugt', daß in den Centren des Nervensystems auch der organische Mittelpunkt für die geistige Funktion des thierischen Organismus zu, suchen sei." — Jamohl! Denken ist eine Funktion des Gehirns, wie Schreiben eine Funktion der Hand. Aber ebensowenig wie die Erforschung und Anatomie der Hand die Ansgabe zu ibsen vermag, was heißt Schreis

Den? — ebensowenig vermag die physiologische Erforschung des Gehirns sich der Frage zu nähern, was heißt Denken? Mit dem anatomischen Messer mögen wir den Geist erwürgen, aber nicht entdecken. Die Erkenntniß, daß Denken ein Produkt des Gehirns ist, nähert uns unserm Gegenstande oweit, als es ihn aus dem Gebiete der Phantasie, wo die Gespenster umgehen, in das helle Tageslicht der Wirksichkeit zieht. Aus einem immateriellen unsahbaren Wesen wird nunmehr der Geist zu einer körperlichen Thästigkeit.

Denken ist eine Thätigkeit des Gehirns, wie Gehen sine Thätigkeit der Beine. Wir nehmen das Denken, den Geist ebenso sinnlich wahr, wie wir den Gang, wie wir Schmerzen, wie wir unsere Gefühle sinnlich wahrnehmen. Das Denken ist uns fühlbar als ein subjektiver Borgang, als innerlicher Prozeß.

Seinem Inhalt nach ist dieser Prozes verschieden in jedem Augenblick und bei jeder Persönlichkeit, seiner Form nach bleibt er überall derselbe. Mit andern Borten heißt das: Beim Denkprozes unterscheiden wir, wie bei allen Prozessen, zwischen dem Besonderen oder Konstreten und dem Allgemeinen oder Abstrakten. Allgemeiner Zweck desselben, des Denkens, ist die Erkenntsnis. Wir werden später sehen, wie die einsachste Borstellung, wie jeder Begriff, mit der tiessten Erkenntnis ein und dessselben Besens ist.

So wenig es ein Denken, eine Erkenntniß gibt ohne Inhalt, so wenig existirt ein Denken ohne Gegenstand, sohne ein Anderes, das gedacht oder erkannt wird. Denken ist eine Arbeit und bedarf wie jede andere Arbeit ein Objekt, an dem es sich äußert. Auf den Sag: ich thue, ich arbeite,

ich denke, folgt die Frage nach Inhalt und Gegenstand: was thuft, arbeitest, denkst du?

Jede bestimmte Borstellung, jedes wirkliche Denken ist identisch mit seinem Inhalt, aber nicht mit seinem Gegenstande. Mein Schreibtisch als Inhalt meines Gedankens ist eins mit diesem Gedanken, unterscheidet sich nicht von demselben. Jedoch der Schreibtisch außerhalb des Kopfs ist sein durchaus von ihm verschiedener Gegenstand. Der Inhalt ist vom Denken nur als Theil desselben, als ein Alt des Denkens überhaupt zu unterscheiden, während der Gegenstand kategorisch oder wesentlich verschieden ist.

The Colonia Man and Colonia San San San San

1

Bir unterscheiden zwischen Denten und Sein. Bir unterscheiden den finnlichen Begenstand von seinem geistigen Begriff. Gleichwohl ift doch auch die unfinnliche Borftellung finnlich, materiell, d. h. wirflich. 3ch nehme meinen Schreibtisch - Gedanken ebenfo materiell wahr, wie ich den Schreibtisch felbst mahrnehme. Allerdings, wenn man nur das Greifbare materiell nennt, dann ift der Bedanke immateriell. Dann ift aber auch der Duft der Rofe und die Barme des Ofens immateriell. Bir nennen beffer Oder wenn man uns vielleicht den Gedanken finnlich. dann einwenden will, daß das ein Migbrauch des Wortes fei, weil die Sprache finnliche und geiftige Dinge ftreng scheide, so verzichten wir auch auf dies Bort, und nennen ibn Der Beift ift wirklich, ebenso wirklich, wie der wirflich. greifbare Tifch, wie das fichtbare Licht, wie der hörbare Ton. Trokdem der Gedanke von diesen Dingen fich wohl untericheidet, bat er doch soviel gemein mit ihnen, daß er wirt= lich ift, ift wie andere Dinge. Der Geift ift nicht weiter vom Tifch, vom Licht, vom Ton verschieden, wie diese Dinge untereinander verschieden find. Bir lengnen nicht

Die Differenz, wir behaupten nur die gemeinschaftliche Ratur dieser differenten Dinge. Benigstens wird mich nunmehr der Leser nicht migverstehen, wenn ich das Dentevermögen ein materielles Bermögen, eine finnliche Erstheinung nenne.

Bede finnliche Erscheinung bedarf einen Begenftand, an bem fie fich außert. Damit die Barme fei, wirklich fei, muß ein Begenftand, muß Anderes fein, das fich erwärmen Das Aftivum fann nicht fein ohne Baffivum. . läßt. Sichtbare kann nicht fichtbar fein ohne das Beficht und wieder das Geficht nicht Geficht sein ohne das Sichtbare. Much das Denkvermögen erfcheint, aber, wie alle Dinge, niemals an und für fich, fondern immer in Berbindung mit andern finnlichen Erscheinungen. Der Bedante aricheint, wie jede wirkliche Erscheinung, an und mit einem Die hirnfunktion ift nicht mehr und nicht weniger Treine" Thatigfeit, wie die Funftion des Auges, wie der Duft meiner Blume, oder die Barme des Ofens, oder die Erfceinung des Tifches. Daß fich der Tifch feben, hören und fühlen läßt, daß er wirklich oder wirkend ift, liegt ebensoviel und ebensowenig an feiner eigenen Thatigfeit wie an der Thätigkeit eines Andern, in Relation mit bem er wirft.

Jedoch beschränkt jede andere Thätigkeit sich auf eine aparte Kategorie von Gegenständen. Der Funktion des Auges dient nur das Sichtbare, der Hand das Greifbare, der Gang findet am Raume, den er durchschreitet, ein Objekt. Während dessen ist für das Denken Alles Gegenskand. Alles ist erkennbar. Das Denken ist nicht beschränkt auf eine besondere Art von Gegenständen. Zede Erscheinung vermag Gegenstand und also auch Inhalt des Gedankens zu

fein. Ja, Alles, was wir überhaupt gewahr werden, werden wir nur dadurch gewahr, daß es Material unferer Hirnsthätigkeit wird. Gegenstand und Inhalt des Denkens ist Alles. Das Denkvermögen erstreckt sich allgemein auf alle Objekte.

Bir fagten vorbin, Alles ift erkennbar, und fagen jest, nur das Erfennbare läßt fich erfennen, nur das Bigbare tann Gegenstand der Biffenschaft, nur das Dentbare Gegenstand des Denkvermogens fein. Infofern ift auch das Denkvermögen befchrantt, als es das Lefen, Boren, Fühlen und alle andere ungählige Thätigkeiten der finnlichen Belt nicht erseten kann. Wir erkennen wohl alle Objekte, aber tein Objett läßt fich totaliter erkennen, wiffen oder begreifen. D. h. die Objekte geben nicht in die Erfenntniß auf. Bum Sehen gehört etwas, das gefehen wird, etwas alfo, das noch mehr ift, als wir feben, zum Boren etwas, das gehört wird, jum Denken ein Objekt, das gedacht wird; also wieder ein Etwas, das auch noch außer unferm Gebanten, außer unferm Bewußtsein etwas ift. Wie wir zu der Wiffenschaft tommen, daß wir Dbjette feben, hören, fühlen, denten und nicht Subjettives, wird fich fpater finden.

Mittelst des Denkens besigen wir dem Bermögen nach alle Welt doppelt: außen in der Birklichkeit, inner-lich im Gedanken, in der Borstellung. Dabei ist leicht zu sehen, daß die Dinge in der Welt anders beschaffen sind, als die Dinge im Kopf. In optima forma, in ihrer natürlichen Ausdehnung können sie nicht hinein. Der Kopf nimmt nicht die Dinge selbst, sondern nur ihre Begriffe, ihre Borstellung, ihre allgemeine Form auf. Der vorgestellte, gedachte Baum ist immer nur ein allgemeiner. Der

wirkliche Baum ist ein Baum wie kein anderer. Und wenn ich mir auch diesen besondern Baum zu Kopf nehme, untersscheidet sich der innerliche immer noch von dem äußerlichen, wie sich das Allgemeine vom Besondern unterscheidet. Die un en dlich e Manichfaltigkeit der Dinge, der un zählbare Reichthum ihrer Eigenschaften hat keinen Raum im Kopf.

"Die Belt, die draußen fich vermißt", die Erscheinungen der Natur und des Lebens werden wir in zweifacher, in fonfreter, finnlicher, manichfaltiger und in abstrafter, geistiger, einheitlicher Form gewahr. Für unsere Sinne ift die Welt ein Manichfaltiges. Der Ropf faßt fie zusammen als Einheit. Und was von der Belt, gilt von jedem be-Eine finnliche Einheit ift ein Unding. fondern Theile. Auch das Atom eines Waffertröpfchens oder das Atom eines demischen Elements ift, fofern es wirklich ift, theilbar und in seinen Theilen ungleich, manichfaltig. A ift nicht B. Aber der Begriff, das Denkvermögen macht aus jedem finnlicen Theile ein abstraktes Ganze und versteht jedes sinnliche Bange als Theil der abstraften Belt-Einheit. Um die Dinge gang zu nehmen, muffen wir fie praftifch und theoretifch, mit Ropf und Sinn, mit Leib und Geift ergreifen. Mit dem Leibe konnen wir nur das Leibliche, mit dem Geifte nur das Geistige ergreifen. Also auch die Dinge befigen Geift. Der Beift ift dinglich, und die Dinge find geiftig. Beift und Dinge find nur in Relationen wirklich.

Können wir die Dinge sehen? Rein, wir sehen nur die Wirkung der Dinge auf unsere Augen. Wir schmeden nicht den Essig, sondern die Relation des Effigs zu unserer Junge. Das Produkt ift die Empfindung der Säure. Der Essig ift nur gegenüber der Zunge wirkend fauer, Eisen gegenüber wirkt er auflösend. Kälte gegenüber wird er feft,

The state of the s

Bärme gegenüber flüssig. Und er wirkt so verschieden, als die Objekte verschieden find, mit denen er in Raum und Zeit Relationen eingeht. Der Essig erscheint, wie ohne Ausnahme alle Dinge erscheinen; aber niemals als Essig an und für sich, sondern immer nur in Relation, in Kontakt, in Berbindung mit andern Erscheinungen. Jede Erscheinung ist Brodukt von Subjekt und Objekt.

Damit ein Gedanke erscheine, ist das Gehirn oder Denkvermögen für sich allein nicht hinreichend, es bedarf dazu eines Objekts, eines Gegenstandes, der gedacht wird. Aus dieser relativen Natur unseres Themas folgt denn auch, daß wir bei der Behandlung desselben nicht "rein" beim Thema bleibeu können. Beil eben die Vernunft oder das Denkvermögen nie für sich, sondern immer in Verbindung mit Anderm erscheint, sind wir genöthigt fortwährend vom Denkvermögen zu seinen Objekten überzugehen, beides in Verbindung zu behandeln. —

Wie das Gesicht nicht den Baum, sondern nur das Sichtbare des Baumes sieht, so vermag auch das Denkvermögen nicht das Objekt selbst, sandern nur seine erkennbare geistige Seite auszunehmen. Das Produkt, der Gebanke ist ein Kind, welches von der Hirnfunktion in Gemeinschaft mit irgend einem Objekte gezeugt ist. Im Gedanken erscheint sowohl das subjektive Denkvermögen einerseits als anderseits die geistige Natur des Objekts. Zede Funktion des Geistes setz einen Gegenstand voraus, von dem sie erzeugt ist, der den geistigen Inhalt abgiebt. Und anderseits kommt dieser Inhalt von einem Gegenstande, welcher außerdem ist, in irgend einer Art sinnlich wahrgenommen, entweder gesehen, gehört, gerochen, geschmeckt oder gefühlt, kurz, erfahren ist.

Benn wir nun vorhin sagten, daß das Sehen auf das Sichtbare als Objekt, das Hören auf das Hörbare u. s. w. sich beschränkt, daß dagegen dem Denks oder Erkenntnisvers mögen Alles Objekt sei, so bedeutet das jest nur noch, daß Objekte, neben ihren unzähligen, aber besonderen sinnlichen Kigenschaften, auch noch die allgemeine, geistige Eigensschaft besitzen, sich denken, begreifen oder erkennen zu lassen, kurz, Objekt unseres Denkvermögens zu sein.

Diese metaphysische Bestimmung aller Objekte gilt auch dem Denkvermögen felbft, dem Beifte. Der Beift ift eine förperliche, finnliche Thätigfeit, welche manichfaltig erscheint. 🏿 Es ist das zu verschiedenen Zeiten, in verschiedenen Köpfen, Fvon verschiedenen Gegenständen finnlich erzeugte Denken. - Bie alles Undere mogen wir diefen Beift zum Gegenftand g eines besonderen Denkalts machen. Als Gegenstand ift der Beift eine manichfaltige, empirische Thatsache, welche mit einer fpeziellen Sirnfunktion in Rontakt gebracht, den gene-Rellen Begriff des Beiftes, als Inhalt diefes befondern Dentafte zeugt. Der Begenftand des Denfens unterscheidet fich vom Inhalt deffelben, wie fich überhaupt die Sache von ihrem Begriff unterscheidet. Der sinnlich erfahrene, manichfaltige Bang dient dem Denfen als Begenstand, mittelft beffen es den Begriff des Banges als Inhalt befigt. Daß der Begriff irgend eines sinnlichen Objekte Bater und Mutter hat, daß er gezeugt ift von unferm Denfen mittelft des erfahrenen Gegenstandes, begreift sich leichter, ift sinnfälliger als die Dreifaltigfeit, welche exiftirt, indem unfer gegen= wärtiges Denten, aus der Erfahrung seiner felbft, feinen eigenen Begriff als Produtt ergeuat. hier scheint es als bewegten wir uns im Rreife. Begenstand, Inhalt und Thatigfeit fallt scheinbar gusammen.

Die Vernunft bleibt bei fich: fie dient fich als Gegenstand und nimmt davon ihren Inhalt. Aber deshalb bleibt der Unterschied, wenn auch minder offenbar, doch nicht minder wahrhaft, wie anderswo. Bas die Bahrheit verbirgt, ift die Gewohnheit, Sinnliches und Beiftiges als heterogene, ab= folut verschiedene Dinge zu betrachten. Die Rothwendig= feit der Unterscheidung zwingt überall, zwischen den finnlichen Objetten und ihren geistigen Begriffen zu diftinguiren. Sie zwingt une daffelbe am Begriffevermogen felbft zu thun, und find wir fo genothigt, ein Dbjeft finnlich zu nennen, welches den Namen "Geift" trägt. Solche Zweideutigkeit ber Terminologie ift mohl in feiner Biffenschaft gang zu vermeiden. Der Lefer, der nicht am Borte flaubt, fondern den Sinn sucht, wird begreifen, daß der Unterschied zwischen Sein und Denten auch am Erfenntnigvermögen Geltung hat, daß das Raftum des Erfennens, Begreifens, Denkens u. f. w. verschieden ift vom Berftandnig diefes Kaftums. Und da auch das Lettere, das Berftandniß wiederum ein Faftum ift, wird es erlaubt fein, alles Beiftige fattifch ober "finnlich" zu nennen.

Die Bernunft oder das Denkvermögen ist demnach kein mystisches Objekt, welches den einzelnen Gedanken produzirte. Umgekehrt, die Thatsache einzelner, ersahrener Gedanken bildet das Objekt, welches in Kontakt mit einem Hirnakt den Bernunftbegriff zeugt. Die Bernunft hat, wie alle Dinge, von denen wir wissen, eine doppelte Existenz: die eine in der Erscheinung oder Ersahrung, die andere im Besen oder Begriff. Der Begriff irgend eines Objekts sett dessen Ersahrung voraus, nicht minder der Begriff der Denktraft. Da aber der Mensch per se denkt, hat Jeder auch die bestreffende Ersahrung per se gemacht.

Wir find bei einem Gegenstand angekommen, wo die spekulative Methode, welche ihre Erkenntnisse ohne Ersahrung, aus der Tiefe des Geistes erzeugen will, heimlich, durch die sinnliche Natur des Objekts, zur induktiven Methode wird, und wo umgekehrt, die Induktion, welche Schlüsse, Begriffe, Erkenntnisse nur mittelst Ersahrung zeugen will, durch die gleichzeitig geistige Natur ihres Objekts zur Spekulation wird. Es gilt hier mittelst des Denkens den Begriff des Denke oder Erkenntnisvermögens, der Bernunft, des Wissens oder der Wissenschaft zu analysiren.

Begriffe geugen und Diefe Begriffe fanalyfiren ift infoweit dasfelbe, ale beides Aunftion des Bebirns. Berftandesthätigfeit ift. Beides ift gemeinschaftlicher Natur. Das Eine unterscheidet fich jedoch vom Andern, wie Inftinft und Bewußtsein fich unterscheiden. Der Densch denkt zunächst nicht weil er will, sondern weil Begriffe zeugen fich instinktiv , unwillführlich. muß. derfelben flar, bewußt zu werden, um fie dem Biffen und Billen zu unterwerfen, bedürfen wir ihrer Unalnfe. der Erfahrung des Gebens zeugen mir g. B. den Begriff des Ihn analpfiren beift die Frage lofen, mas beift geben im Allgemeinen, mas ift das Allgemeine des Bir antworten vielleicht: der Gang ift eine taftmäßige Bewegung von einem Ort zum andern, und erheben fomit den inftinktiven zu einem bewußten, analyfirten Be-Erft mittelft der Analyse wird die Sache begriff. lich, förmlich oder theoretisch begriffen. wollten wiffen, aus welchen Elementen der Gangbegriff gebildet ift, und finden die taftmäßige Bewegung als das 211= gemeine berjenigen Erfahrungen, welche wir gemeinsam

"gehen" nennen. In der Erfahrung ist der Gang bald weite, bald kurzschrittig, zweis oder mehrfüßig, Uhrens oder Maschinengang, kurz, manich faltig. Im Begriff ist er nur eine taktmäßige Bewegung, und die Analyse des Begriffs gibt uns erst das Bewußtsein dieser Thatsache. Der Begriff des Lichtes existirte längst, bevor die Wissenschaft ihn analysirte, bevor sie erfannte, daß Aethersschwingungen die Elemente bilden, welche den Lichtbegriff konstituiren. Instinktive und analysirte Begriffe untersicheiden sich, wie die Gedanken des Lebens sich von den Gesdanken der Wissenschaft unterscheiden.

Die Analyse irgend eines Begriffs und die theoretische Unalpfe des Gegenstandes oder der Sache, welcher der Beariff entnommen, ift ein und daffelbe. Jedem Begriff entspricht ein wirflicher Gegenstand. Ludwig Feuerbach hat nachgewiesen, daß felbst die Begriffe Gott und Unsterblichfeit Begriffe mirflicher, finnlicher Gegenstände find. Um die Begriffe Thier, Licht, Freundschaft, Mensch u. f. w. zu analysiren, werden die Begenstände, die Thiere, die Freundschaften, die Menschen, Die Lichterscheinungen analysirt. Der zu analysirende Gegenstand des Thierbegriffs ift ebensowenig ein einzelnes Thier, wie der Gegenstand des Lichtbegriffs irgend eine einzelne Licht= erscheinung ift. Der Begriff umfaßt die Battung, die Sache im Allgemeinen, und fo darf fich denn die Analyse, die Frage, was ift das Thier, was ift das Licht, was ift die Freundschaft, nicht damit beschäftigen irgend ein Befonderes, fondern bas Allgemeine, die Battung in ihre Elemente zu zerlegen.

Was scheinen läßt, als sei die Analyse eines Begriffs und die Analyse seines Gegenstandes von einander verschieden, ist unsere Fähigkeit, Gegenstände in zweisacher Weise, pra fe tisch, finnlich, handlich, im Besondern, und dann auch A STATE

theoretisch, geistig, mit dem Kopf, im Allgemeinen separiren zu können. Die praktische Analyse ist die Borausisepang der theoretischen. Um den Thierbegriff zu analysiren dienen uns die sinnlich separaten Thiere, um die Freundschaft zu analysiren dienen die separat ersahrenen Freundspaften als Material oder Boraussehung.

Redem Begriff entspricht ein Gegenstand, welcher prakisch in viel separate Theile zu zerlegen ist. Den Begriff
analysiren heißt nunmehr, seinen bereits praktisch analysirten
Begenstand theoretisch analysiren. Die Analyse
des Begriffs besteht in der Erkenntniß des
Gemeinschaftlichen oder Allgemeinen der besonderen Theile seines Gegenstandes. Das
Gemeinschaftliche der verschiedenen Gänge, die tastmäßige
Bewegung, konstituirt den Gang-Begriff, das Gemeinschaftliche der verschiedenen Lichterscheinungen den Lichtbezeisst. Die chemische Fabrif analysirt die Gegenstände um
Themikalien zu gewinnen, die Wissenschaft, um ihre Begriffe
u analysiren.

Auch unser spezieller Gegenstand, das Denkvermögen unterscheidet sich von seinem Begriff. Doch, um den Begriff zu analysiren, will der Gegenstand analysirt sein. Chemisch läßt er sich nicht analysiren — nicht Alles gehört in die Chemisch wohl aber theoretisch oder wissenschaftlich. Der Wissenschaft oder Vernunft gehören, wie gesagt, alle Gegenstände. Doch alle Gegenstände, welche die Wissenschaft begrifflich analysiren will, wollen vorher analytisch praktizirt, je nach ihrer Art entweder manichfaltig hantiert oder vorssichtig beguckt oder ausmerksam behorcht, kurz, gründlich erfahren sein.

Daß der Mensch denft, das Denkvermögen, ift eine

sinnlich erfahrene Thatsache. Thatsachen geben bie Beran laffung oder den Gegenstand, woraus wir instinktit den Begriff bilden. Den Begriff der Denkkraft ana lysiren, heißt nunmehr, bei den verschiedenen, persönlichen zeitlichen Denkakten der Birklichkeit das Gemeinschaft liche oder Allgemeine aufsuchen. Um eine solche Forschung mit naturwissenschaftlicher Methode zu versolgen, be dürsen wir hier weder eines physikalischen Instruments, noch emischer Reagentien. Die sinnliche Beobachtung, welche sü jede Wissenschaft, für jede Erkenntnis unumgänglich ist, ist und diesmal gleichsam a priori gegeben. Den Gegenstand unsere Forschung, die Thatsache der Denkkraft und ihre Erfahrund besitzt Jeder in der Erinnerung an sich selbst.

Erkannten wir nun vorbin, daß sowohl der instinktiv Begriff, wie auch seine wissenschaftliche Analyse überal aus dem Sinnlichen, Besonderen, Konfreten, das Abstraft oder Allgemeine entwickelt, fo heißt das mit andern Worten Das Gemeinschaftliche aller separaten Denkakte if darin gefunden, daß fie an ihren Gegenständen, welche i finnlicher Leiblichkeit manichfaltig erscheinen, das Allgemeine Die generelle Einheit aufsuchen. Das Allgemeine, worin fic die verschiedenen Thiere, die verschiedenen Lichterscheinunger gleichen, bildet das Element, woraus der generelle Thier und Lichtbegriff zusammengesett ift. Das Allgemeine if der Inhalt aller Begriffe, aller Erfenntnig, aller Biffenschaft Somit ergibt die Analyse de 🚭 aller Denfafte. Dentvermögens das lettere als Kähigfeit aus dem Besonderen das Allgemeine zu er forschen. Das Auge erforscht das Sichtbare; das Oh nimmt das Borbare und unfer Gehirn das Allgemeine, das ift das Big- oder Erfennbare mabr.

Wir haben gesehen, wie das Denken, ähnlich jeder andern Thätigkeit, ein Objekt bedarf; wie ferner dasselbe unbeschränkt ist in der Wahl seiner Objekte, wie unbeschränkt Alles zu einem Objekt des Denkvermögens werden kann; wie dann diese Objekte in der Sinnlichkeit manichfaltig erscheinen und nun die Denkarbeit darin besteht, diese Ersscheinungen durch Extrahiren ihrer Aehnlichkeit, ihres Gleichartigen oder Allgemeinen in einfache Begriffe zu verwandeln. Wenden wir nun diese erkannte Erfahrung oder erfahrene Erkenntniß von der allgemeinen Wethode des Denkvermögens auf unsere Aufgabe an, so ist klar, daß damit die Lösung gegeben ist, indem eben snur die allgemeine Wethode des Denkvermögens gesehen ist, indem eben snur die allgemeine Wethode des Denkvermögens gesucht wurde.

Ift die Entwidlung des Allgemeinen aus dem Besonderen die generelle Methode, die Art und Weise überhaupt, mit welcher die Bernunft Erkenntnisse fördert, so ist damit die Bernunft vollständig erkannt, als die Fähigkeit dem Besonderen das Allgemeine zu entnehmen.

Denken ist eine leibliche Arbeit, die ebensowenig wie irgend eine andere Arbeit sein oder wirken kann ohne Material. Zum Denken bedarf ich einen Stoff, der sich denken läßt. Dieser Stoff ist gegeben in den Erscheinungen der Natur und des Lebens. Sie sind es, welche wir das Besondere nennen. Wenn nun vorhin das All oder Alles Obsiest des Denkens genannt wurde, so heißt das nunmehr, der Stoff der Denkarbeit, der Gegenstand der Bernunft ist unsendlich, unendlich in der Quantität und unbeschränkt in der Qualität. Der Stoff, welcher unserm Denkvermögen als Material dient, ist so endlos wie der Raum, so ewig wie die Zeit und so absolut manichfaltig, wie der Inhalt dieser

beiden Formen. Das Denkvermögen ist insoweit ein universselles Vermögen, als es mit Allem, mit allen Stoffen, mit allen Dingen, mit allen Erscheinungen Verbindungen eingeht, d. h. Gedanken zeugt. Das Absolute aber ist es nicht, weil es zum Sein, zum Wirken die Welt der Erscheinung, die Materie voraussest. Die Materie ist die Schranke des Seistes; er kann nicht über sie hinaus. Sie gibt ihm den Hintergrund zu seiner Beleuchtung, aber sie geht nicht auf in die Beleuchtung. Geist ist ein Produkt der Materie, die Materie jedoch ist mehr als ein Produkt des Geistes, sie kommt auch noch durch die fünf Sinne uns nahe, sie ist zugleich Produkt unserer Sinnensthätigkeit. Nur solche Produkte, welche uns durch Sinn und Geist zugleich offenbart sind, nennen wir wirkliche, obs jektive Produkte, Dinge "an sich".

Ein wahrhaftiges, wirkliches Ding ift die Bernunft nur insoweit als fie finnlich ift. Die finnliche Wirkung der Bernunft offenbart fich sowohl im Ropf des Menschen, wie auch objeftiv in der äußeren Belt. Oder find nicht die Birkungen handgreiflich, mit denen die Bernunft Natur und Leben umgestaltet? Bir feben die Erfolge der Biffenschaft mit Augen und greifen fie mit Sanden. Allerdings vermag das Wiffen oder die Vernunft nicht allein aus fich diese materiellen Wirfungen zu produziren. Die Welt der Sinnlichkeit, die außeren Objette muffen dazu gegeben fein. Aber welches Ding wirkt denn auch "an und für fich"? Damit das Licht leuchte, damit die Sonne wärme und ihren Rreislauf ausführe, muffen Raum und andere Dinge gegeben fein, welche fich erleuchten, erwarmen, durchfreifen laffen. mein Tifch Farbe hat, muß Licht und Auge gegeben fein, und alles mas er ferner ift, ift er nur in Kontaft mit Anderm und ebenso manichfaltig ift fein Sein, wie diese Rontafte,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

diese Relationen manichfaltig sind. Das heißt, die Belt ist nur im Zusammenhange. Ein Ding aus dem Zusammenhange geriffen, hört auf zu sein. Das Ding ist für sich nur, indem es für Anderes ist, indem es wirft oder erscheint.

Nehmen wir als "Ding an fich" die Welt, fo versteht es fich leicht, daß die Welt "an fich" und die Welt, wie fie une ericheint, die Ericheinungen der Belt, nicht weiter verschieden find, wie das Gange und fein Theil. Die Belt an fich ift nichts Underes, als die Gumme ihrer Erfceinungen. Ebenso verhalt es fich mit jenem Theil der Belterscheinung, welche wir Bernunft, Geift, Denkvermogen Obgleich wir das Denkvermögen von feinen Ericheinungen oder Wirfungen unterscheiden, ift das Dentvermogen "an fich", die "reine" Bernunft doch nur in der - Summe ihrer Erscheinungen wirklich vorhanden. Seben ift die leibliche Existenz des Gefichtsvermögens. Bir befigen bas Bange nur mittelft feiner Theile, und wie alle Dinge, fo auch unfere Bernunft nur mittelft ihrer Birfungen, mittelft der einzelnen Gedanten. Wie gefagt, nicht das Denkvermögen ift das zeitlich Erfte, es geht nicht dem Gedanfen vorher. Umgefehrt, an finnlichen Objeften erzeugte Bedanken dienen als Material, an dem fich der Begriff des Denkvermögens erzeugt. Bie uns das Berftandniß der Beltbewegung gelehrt hat, daß nicht die Sonne um die Erde freift, fo lehrt uns das Berftandnig des Denkprozeffes, daß nicht das Denkvermögen die Gedanken bildet, fondern daß, umgefehrt, aus einzelnen Gedanten der Begriff Dentvermögen gebildet ift - daß alfo, wie das Gefichtevermogen durch die Summe unferer Gefichte, fo das Dentvermogen nur als Befammtfumme unferer Bedanten prattisch da ift.

Diese Gedanken, die praktische Bernunft, dienen als. Material, aus welchem unser hirn die reine Bernunft als Begriff erzeugt. Die Bernunft ist in der Praxis nothe wendig unrein, d. h. mit irgend einem besonderen Obsjekt beschäftigt. Die reine Bernunft, die Bernunft ohne bessonderen Inhalt kann nichts weiter sein, als das Allgesmeine der besonderen Bernunftakte. Dies Allgemeine besigen wir doppelt: unrein, praktisch oder konkret, als. Summe der wirklichen Erscheinung en, und rein, theoretisch oder abstrakt, im Begriff. Die Erscheinung der Bernunft unterscheidet sich von der Bernunft an sich, wiesich die Thiere des Lebens, der sinnlichen Wirklichkeit vom Begriff des Thieres im Allgemeinen unterscheiden.

Jedem wirklichen Bernunft- oder Erkenntnigakte dient eine andere wirkliche Erscheinung als Gegenstand, welcher, der Natur alles Wirklichen gemäß, vielfältig oder manichfaltia ist. Aus diesem manichfaltig gearteten Begenstande zieht das Denkvermogen das Gleichartige oder Allgemeine Die Maus und der Elephant verlieren ihre Berschiedenheit in dem gleichartigen, allgemeinen Thierbegriff. Der Begriff umfaßt das Biele gur Ginheit, entwickelt aus dem Besonderen das Allgemeine. Da nun Begreifen das Gemeinschaftliche oder Allgemeine aller Bernunftakte ausmacht, fo findet fich daran die Bestätigung, daß die Vernunft im Allgemeinen, oder das allgemeine Wesen des Dent- und Erfenntnigvermögens darin besteht, aus irgend einer gegebenen, mirklichen, finnlichen Erscheinung bas Befen, bas Allgemeine oder Gemeinschaftliche, das Beiftige oder Generelle zu abstrabiren.

Da die Bernunft nicht wirklich fein, nicht wirken fann ohne Objekt, so versteht sich, daß wir die "reine"

Bernunft, die Bernunft "an sich" nur erkennen können aus ihrer Praxis. So wenig wir das Licht ohne Auge, so wenig vermöchten wir die Bernunft zu finden, ohne die Gegenstände, mit denen in Kontakt sie sich produzirt hat. So manichfaltig diese Gegenstände, so manichfaltig sind die Erstbeinungen der Bernunft. Nochmals, nicht das Wesen der Bernunft erscheint. Umgekehrt, aus den Erscheinungen bilden wir den Begriff des Wesens, der Bernunft an sich oder der reinen Vernunft.

Rur in Kontaft mit andern, mit finnlichen Erscheinungen erscheinen die geistigen Denkafte. Gie find felbst dadurch zu finnlichen Erscheinungen geworden, welche in Rontaft mit einer Birnfunktion den Begriff bes "Denkvermögens an fich" erzeugen. Unalpfiren wir diefen Begriff, fo besteht die Bernunft " rein " in der Thatigfeit, aus gegebenem Material immaterielle Gedankenfpane gehören mit dazu - allgemeine Beariffe zu erzeugen. Mit andern Worten darafterifirt fich Dernunft als Thatigfeit, Die aus jeder Manichfaltigfeit Einheit, aus jedem Berschiedenen das Bleichartige produzirt, alle Begenfage ausgleicht. Es find das nur verschiedene Borte für Diefelbe Sache, Die bier gegeben find, damit der Lefer nicht das leere Wort, fondern den lebendigen Begriff, das manichfaltige Objeft nach feinem generellen Befen erbalte.

Die Bernunft, fagten wir, besteht rein in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besondern, in der Ermittlung des Generellen oder Abstrakten aus dem Konfreten oder sinnlich Gegebenen. Das ist rein und ganz der Inhalt der Bernunft, der Erkenntniß des Biffens, des Bewußtseins. Dieses "rein" und "ganz" aber bedeutet nur, daß damit der gemeinschaftliche Inhalt der verschiedenen Denkakte, die allgemeine Form der Vernunft gegeben ift. Neben diefer allgemeinen abstraften Form hat die Vernunft, wie alle Dinge, auch ihre konfrete, besondere, sin nliche Form, welche wir durch Erfahrung unmittelbar gewahr werden. Die ganze Gewahrung des Bewußtseins besteht demnach in seiner sinnlichen Erfahrung d. h. in seiner leiblichen Fühlebarseit und in seiner Erkenntniß. Die Erkenntniß ist die allgemeine Form einer Sache.

Das Bewußtsein ift icon dem Wortfinne nach ein Biffen des Seins, alfo eine Form, eine Cigenschaft, welche von andern Gigenschaften des Seine fich dadurch unterscheidet. daß fie bewußt ift. Die Qualität läßt fich nicht ere flaren, fondern erfahren. Aus Erfahrung miffen mirdaß mit dem Bewußtsein, mit dem Biffen des Seins, Die Ameitheilung in Subjeft und Objeft, der Unterschied, der Gegensak, der Biderspruch zwischen Denken und Gein, zwischen Form und Inhalt, zwischen Erscheinung und Befen, zwischen Accideng und Substang, zwischen dem Besondern und Allgemeinen gegeben ift. Aus Diesem immanenten Biberfpruch des Bewußtseins erflärt fich denn auch die mider fprechende Benennung, wonach es einerseits Organ Des Allgemeinen, Generalisations, oder Einheitsvermogen und anderseits und mit gleichem Rechte, Unterscheidungs: vermögen genannt ift. Das Bewußtfein generalifirt das Berfchiedene, unterscheidet das Generelle. Die Natur des Bemuftfeine ift der Biderfpruch, und fo miderfpruchevoll ift diefe Natur, daß fie zugleich Natur der Bermittlung, der Erflarung, des Berftandniffes ift. Das Bewußtfein genera : lifirt den Widerspruch. Es erfennt, daß die gange Natur, das gesammte Sein im Widerspruch lebt, daß Alles, mas da ift, bas, mas es ift, nur durch Mitwirfung eines Undern, eines

Gegensates ift. Wie das Sichtbare ohne Gesicht nicht sicht und umgekehrt das Gesicht nicht sieht ohne Sichtbares, so ist der Widerspruch als ein Allgemeines zu erkennen, welcher Denken und Sein beherrscht. Es löst die Wissenschaft des Denkvermögens, durch Generalisation des Widerstruchs, alle besondern Widersprüche auf.

## III.

## Das Wesen der Dinge.

Insofern das Erkenntnisvermögen ein physisches Objeft, ist die Kenntnis desselben eine physische Bissenschaft. Insofern jedoch wir mittelst dieses Vermögens alle Dinge erfennen, wird die Wissenschaft desselben zur Metaphysik. Wenn die wissenschaftliche Analyse der Bernunft die gewöhnliche Anschauung von ihrem Wesen umkehrt, so zieht diese spezielle Erkenntnis nothwendig eine generelle Umkehr unserer gesammten Weltanschauung nach. Mit der Erkenntnis vom Wesen der Vernunft ist die solange gesuchte Erkenntnis vom "Wesen der Dinge" gegeben.

Alles, was zu wissen, verstehen, begreifen, erkennen ist, wollen wir nicht nach der Erscheinung, sondern nach dem Wesen erfassen. Die Wissenschaft sucht hinter dem was scheinbar, das was wahrhaft ist, das Wesen der Dinge. Zedes besondere Ding hat sein besonderes Wesen, welches jedoch nicht dem Auge, nicht dem Ohr, nicht der Hand, sondern nur dem Denkvermögen erscheint. Das Denkvermögen ersforscht aller Dinge Wesen, wie das Auge alle Sichtbarkeit. Wie nun das Sichtbare im allgemeinen in der Theorie des Gesichts, so ist das Wesen der Dinge im allgemeinen in der Theorie des Gesichts, so ist das Wesen der Dinge im allgemeinen in der Theorie des

Wenn hier gesagt ist, daß einer Sache Wesen nicht dem

Auge u. s. w., sondern dem Denkvermögen erscheint, so bort es sich allerdings widersprechend au, daß das Entsgegengesete der Erscheinung, das Besen, erscheine. Doch in demselben Sinne, wie wir im vorhergehenden Kapitel das Geistige sinnlich nannten, nennen wir hier das Besen eine Erscheinung, und werden im Verlauf näher zeigen, wie jedes Sein ein Schein, wie jeder Schein ein mehr oder minder wesenbaftes Sein ist.

Bir faben , das Denfvermogen bedarf zum Birfen, um wirklich zu fein , einen Begenstand , Stoff, Material. Birtung des Dentvermogens erscheint in der Biffenschaft, aleichviel, ob mir das Wort Biffenschaft nur in enger flatfifcher oder in breitefter Bedeutung nehmen, mo ausnahmelos jedes Biffen eine Biffenschaft ift. Der all: gemeine Begenstand oder Stoff der Biffenfcaftift die finnliche Erfcheinung. Die finnliche Erscheinung ift befanntlich ein unbegrengter Stoffwechfel. Aus raumlich nebeneinander bestebenden und aus zeitlich nadeinander folgenden Beranderungen des Stoffs bestebt die Welt und alles was darin. Sie, die Sinnlichkeit oder bas Universum, ift an jedem Ort und zu jeder Beit eigen = thumlich, neu, niedagewesen. Gie entsteht und vergebt, vergeht und entsteht unter unfern Sanden. Richts bleibt fich gleich, beständig ift nur der ewige Bechfel, und auch der Bechsel ift verschieden. Jeder Theil der Zeit und des Raumes bringt neue Bechfel. Der Materialift zwar behauptet Die Beständigfeit, Ewigfeit, Unvergänglichfeit des Stoffe. Er lehrt une, daß niemals noch ein Gran vom Stoff der Belt verloren gegangen, daß ewig nur die Materie ihre Formen wechselt, ihr eigentliches Gelbit aber ungerftörbar alle Berganglichkeit überdauere. Und doch, trop diefer Unterscheidung zwischen dem Stoff felbit und feiner verganglichen Form, ift anderseits der Materialist mehr wie jeder Undere geneigt, die Identitat von Korm und Stoff zu betonen. Benn er mit Fronie von formlosen Stoffen und stofflosen Formen fpricht, binterher aber von vergänglichen Formen der ewigen Materie redet, fo ift flar, daß der Materialismus fowenig wie der Idealismus über das Berhaltnig von Form und Inhalt, Erscheinung und Wesen Aufschluß zu geben Bo finden wir jenen ewigen, unvergänglichen, alfo formlosen Stoff? In der finnlichen Wirklichkeit begegnen wir immer nur geformten verganglichen Stoffen. allerdings überall. Wo etwas vergeht, entsteht etwas. nirgende ift jene einheitliche, fich felbst gleiche, die Form überdauernde Materie praftisch entdect morden. Auch das demifch unzerlegbare Element ift in feiner finnlichen Birflichfeit nur eine relative Einheit, überhaupt aber, fo in der Lange der Zeit, wie in der Breite der Ausdehnung, verschieden, neben und nacheinander fo verschieden, mie irgend ein organisches Individuum, das eben auch nur Formen wechselt, aber dem Befen, dem Allgemeinen nach von Anfang bis zu Ende unveränderlich daffelbe bleibt. Mein Leib wechselt unaufhörlich Aleisch und Knochen und alles was an ihm ift, und bleibt immer noch derfelbe. Worin besteht nun diefer von feinen veränderlichen Erscheinungen unterschiedene Leib felbst? Untwort: in der Totalität, in ber zur Einheit zusammengefaßten Summe feiner manichfaltigen Formen. Die ewige Materie, der unvergängliche Stoff ift wirklich oder praftisch nur da als Summe feiner vergänglichen Erscheinungen. Der Stoff ift unvergänglich, kann nurheißen, zu allen Zeiten ift überall Stoff. So mahr, wie wir fagen, die Beranderungen besteben

, ....

am Stoff, der Stoff ift das Bleibende, nur die Beränderungen wechseln, so mahr mögen wir die Sache umstrehen und sagen: der Stoff besteht in Bersänderungen, der Stoff ist das, was wechselt und nur der Bechsel ist das, was bleibt. Die stoffliche Veränderung und der veränderliche Stoff sind doch nur verschiedene Phrasen.

In der finnlichen Welt, in der Prazis ist nichts Beständiges, nichts Gleiches, nichts Wesenhaftes, kein "Ding an sich." Alles ist Wechsel, alles Veränderung, alles Phantom, wenn man so will. Eine Erscheinung jagt die andere. "Gleichwohl," sagt Kant, "sind auch die Dinge etwas an sich, denn sonst würde der ungereimte Widerspruch solgen, daß Erscheinung ohne etwas wäre, was erscheint." Doch nein! die Erscheinung ist von dem was erscheint nicht mehr und nicht weniger verschieden, wie der 10 Meilen lange Inhalt eines Weges vom Wege selbst, oder wie Stiel nebst Klinge vom Messer verschieden sind. Ob wir am Messer auch Stiel und Klinge unterscheiden, so ist doch das Messer nichts außer Stiel und Klinge. Das Wesen der Welt ist absolute Veränderlichkeit. Erscheinungen erscheinen — voila tout.

Der Widerspruch zwischen dem "Ding an sich," dem Besen und seiner Erscheinung findet seine vollständige Bosung in einer vollständigen Kritis der Bernunft, in der Ersenntniß, daß das menschliche Denkvermögen je de wills führliche Jahl sinnlich gegebener Manichsaltigseiten als geistige Einheit, als ein Besen begreift, am Besondern oder Berschiedenen das Gleichartige oder Allgemeine gewahrt und also Alles, was ihm gegen übertritt, als einzelnen Theil eines größeren Ganzen versteht.

Mit andern Worten: die absolut relative, flüchtige Form der Sinnenwelt dient unserer hirnthätigkeit als Mate-

riatur, um durch Abstraftion, nach Reunzeichen des Aehnlichen oder Generellen für unfer Bewußtsein fnftematifirt, geordnet oder geregelt zu werden. Die unbegrenzt manichfaltige Ginnlichfeit paffirt am Beifte, der subjeftiven Ginheit, vorbei und er fest nun aus dem Bielen das Gine, aus den Theilen das Bange, aus den Erscheinungen das Befen, aus dem Berganglichen das Unvergangliche, aus Accidenzen die Gubftang zusammen. Das Reale, bas Wefen oder Ding an fich ift ein ideales, geiftiges Befcopf. Das Bewußtfein weiß aus Bericbiedenheiten Ginheiten ju fummiren. Das Quantum dieser Summation ift willfürlich. Die ganze Bielheit des Universums begreift fich theoretisch als Einheit. Anderseits löft jede fleine abstrafte Einheit fich praftisch auf in die unendliche Manichfaltigfeit einer finnlichen Erfcheinung. Bo finden wir außerhalb des Kopfes eine praftische Ginheit? 2/2, 4/4, 8/8, eine endlose Bahl separater Theile ift das Material, worans der Berftand die mathematische 1 anfertigt. Sind dies Buch, oder seine Blatter, die Lettern oder beren Theile Ginheiten? Bo fange ich an, und wo bore ich auf? Mit gleichem Rechte mag ich die Bibliothet mit gablreichen Banden, Saus und Sof und zulett die Belt eine Einheit nennen. Ift nicht jedes Ding ein Theil, ift nicht jeder Theil ein Ding? Ift die Farbe des Blattes weniger eine Sache, wie das Blatt felbft? Bielleicht will man die Karbe nur Eigenschaft und das Blatt Stoff oder Substang nennen, weil wohl das Blatt ohne Farbe, nicht aber die Karbe ohne Blatt fein konnte. Go ficher indef mir durch Schöpfen vom Sandhauf den Sandhauf erschöpfen, fo ficher nehmen wir dem Blatte mit feinen Eigenschaften ichließlich auch allen Stoff oder die Gubstang. Wie die Farbe nur eine fummarische Bechselwirfung von Licht, Blatt und

Auge, fo ift auch ber "übrige Stoff" bes Blattes nur ein Aggregat verschiedener Bechselwirfungen. Bie unfer Dentvermögen dem Blatte die Eigenschaft der Farbe abpfluct und fle als "Ding an fich" fixirt, fo mogen wir ferner noch dem Blatte eine beliebige Angahl Eigenschaften abnehmen, jedoch nicht, ohne daffelbe mehr und mehr feines "Stoffs" qu ents Die Farbe ift ihrer Qualität nach nicht weniger Stoff oder Substang, ale das Blatt, und das Blatt nicht weniger pure Eigenschaft, als die Farbe. Wie die Farbe Eigenschaft des Blattes, ift das Blatt Eigenschaft des Baumes, der Baum Gigenschaft der Erde, die Erde Gigenschaft Die Belt erft ift eigentliche Gubftang, Stoff überhaupt, dem gegenüber alle besonderen Stoffe nur Gigenschaften find. Un diesem Beltftoff aber wird es offenbar, daß das Befen, das Ding an fich im Unterschiede von den Erscheinungen nur ein Bedanfending ift.

Das allgemeine Streben des Geistes von den Accibenzen zur Substanz, vom Relativen zum Absoluten, über
den Schein hinaus zur Wahrheit, zur Sache "an sich" zu gelangen, offenbart schließlich das Resultat dieses Strebens,
die Substanz, als eine vom Gedanken gesammelte Summe
von Accidenzen und somit den Geist oder den Gedanken als
das allein substanzielle Wesen, welches aus sinnlichen Manichfaltigkeiten geistige Einheiten erschafft, die vergänglichen
Dinge oder Eigenschaften der Welt durch Verbindung
als ein selbständiges Wesen "an sich", als absolutes Ganze
ersast. Wenn der Geist von Eigenschaften unbefriedigt, fort
und fort nach der Substanz fragt, den Schein verwirft und
an der Wahrheit, am Wesen, am Ding an sich sucht, wenn
sich dann zuletzt diese substanzielle Wahrheit als Summe vermeintlicher Unwahrheiten, als Totalität der Erscheinungen

darstellt, so betbätigt sich damit der Geift als Schöpfer der Substanz, welcher jedoch nicht aus Nichts, sondern Enbstanzen aus Accidenzen. Wahrheiten aus Scheinbarkeiten zengt.

Gegenüber der idealistischen Vorstellung, daß hinter der Erscheinung ein Wesen versteckt sei, was erscheine, gilt die Erkenntniß, daß dies versteckte Wesen nicht in der Außen-welt, sondern innen im Kopf des Menschen apart wohnt. Da jedoch der Kopf seinen Unterschied zwischen Schein und Wesen, zwischen dem Besonderen und Allgemeinen nur auf Grund sinnlicher Erfahrung macht, so ist anderseits nicht zu verseunen, daß die Unterscheidung begründet, daß die erstannten Wesen, wenn nicht hinter, so doch mittelst der Erscheinung da sind, objestiv da sind, daß unser Denkvermögen ein wesentliches, reales Vermögen ist.

Es gilt nicht allein von phyfischen, es gilt auch von geistigen, es gilt metaphyfisch von allen Dingen, daß fie das, mas fie find, nicht "an fich", nicht im Befen, fondern nur im Rontaft mit Anderm, in der Erscheinung find. In diesem Sinne mogen wir sagen: die Dinge find nicht, fondern fie erfcheinen, und erscheinen so unendlich manich= faltig, wie andere Erscheinungen manichfaltig find, mit denen Raum und Beit fie in Kontaft bringen. Der Sat jedoch: " die Dinge find nicht, fondern erscheinen," bedarf, um fein Migverftandnig zuzulaffen, den Sat der Erganzung: " was erfcheint, das ift", jedoch nur insoweit, als es erscheint. "Die Barme felbst vermögen wir nicht mahrzunehmen", fagt die Phyfif des Professor Roppe, "wir schließen nur aus den Wirkungen derfelben auf das Borhandensein diefes Agens in der Natur." Go ichließt der Naturforicher, welder praftisch die Erfenntniß der Sache in emfiger induftiver Erforschung ihrer Birfungen sucht, jedoch feinem Mangel an

Theorie in Sachen der Logif mit dem fpefulativen Glauben an ein verborgenes "Ding an fich " aushilft. Wir, umgefebrt, ichließen aus der Unmahrnehmbarfeit der Barme felbft auf das Nichtvorhandensein, auf das Nichtansichsein Dieses Agens in der Natur, verstehen vielmehr die Birfungen der Barme ale ftoffliche Materiatur, aus welcher der menschliche Ropf den Begriff der "Barme felbft" Beil die Biffenschaft vielleicht noch nicht vergeformt bat. mochte, diefen Begriff zu analyfiren, fagt der Profeffor, wir vermöchten den Gegenstand des Barmebegriffs nicht wahrzunehmen. Die Summe ihrer verschie= denen Wirkungen, das ift die Barme felbft, die Barme gang und gar. Das Denkvermogen erfaßt diefe Berschiedenheit im Begriff als Ginheit. Die Analyse des Begriffe, die Entdedung des Gemeinschaftlichen oder Allgemeinen der verschiedensten als warm benannten Erscheinungen oder Wirfungen ift Sache der induftiven Biffenschaft. Die von ihren Wirfungen separirte Barme ift jedoch ein spefulatives Ding, gleich Lichtenberge Meffer ohne Stiel und Rlinge.

Das Denkvermögen im Kontakt mit den Erscheinungen der Sinnlichkeit produzirt die Wesen der Dinge. Es produzirt sie jedoch ebensowenig allein, unberechtigt oder subjektiv, wie Auge, Ohr oder irgend ein anderer Sinn ihre Eindrücke ohne Objekt zu produziren vermögen. Wir sehen und fühlen nicht die Dinge "selbst", sondern nur ihre Wirkungen auf unsere Augen, Hände n. s. w. Die Fähigkeit des Gehirns, aus verschieden en Gesichtseindrücken das Gemein= schaftliche zu abstrahiren, läßt uns das Sehen im Allgemeinen von besondern Gesichten unterscheiden. Das Denkvermögen unterscheidet ein einzelnes Gesicht als Objekt des Gesichts im Allgemeinen, es unterscheidet dann auch serner

noch zwischen subjektiven und objektiven Befichterscheinungen, b. b. Erscheinungen, Die nicht nur dem einzelnen, Die dem Auge im Allgemeinen fichtbar find. Auch die Biftonen eines Beifterfebers, oder die fubjeftiven Gindrude, audende Bline, leuchtende Rreife, melde ein erregtes Blut Das geicoloffene Auge feben lagt, find dem fritischen Bewußtfein Dhieft. Das meilenweit entfernte, im bellen Tageslicht erglanzende Obieft ift qualitativ nicht mehr und nicht minder außerlich, nicht mehr und nicht minder mabr, als irgend ein optisches Trugbild. Auch wer fein Dhr flingen bort, bat, wenn auch fein Schellengeflingel, immer doch Etwas gehört. Jede finnliche Erscheinung ift Dbieft und jedes Dbieft eine finnliche Erscheinung. Gin subjeftives Objett ift eine ephemere Erscheinung und jede objettive Erfceinung doch nur ein vergangliches Gubjeft. Der objeftive Gegenstand mag äußerlicher, entfernter, ftabiler, allgemeiner dafein, aber ein Befen, ein "Ding an fich " ift er nicht. mag nicht nur meinen, er mag auch andern Augen, nicht nur dem Befichte, auch dem Befühl, dem Bebor, dem Gefchmad u. f. w., nicht nur dem Meniden, auch andern Obieften ericheinen, - aber er ericheint doch nur. Go wie bier ift er nicht dort, wie beute nicht morgen. Jedes Dafein ift relativ, verhält fich zu Underm, bewegt fich nache und nebeneinander in verschiedenen Berbaltniffen.

Jeder sinnliche Eindruck, jede Erscheinung ist ein mahres, wesenhaftes Objett. Die Wahrheit ist sinnlich da, und Alles, was ist, ist wahr. Sein und Schein sind nur Relationen, aber feine Gegenfäße, wie denn überhaupt alle Gegensäße vor unserm Generalisations oder Denkvermögen verschwinzden, weil eben es die Fähigseit ist, welche alle Gegen fäße vermittelt, welche in aller Verschiedenheit Ein-

heit zu finden weiß. Sein, der Infinitiv von ist, die allsemeine Wahrheit, ist das allgemeine Objekt, das allgemeine Material des Denkvermögens. Dies Material ist uns manichsfaltig gegeben, gegeben mittelst der Sinne. Die Sinne geben uns den Stoff des Weltalls absolut qualitativ, d. h. die Qualität des sinnlichen Stoffs ist dem Denkvermögen absolut manichfaltig gegeben; nicht im Allzemeinen, nicht im Wesen, sondern nur relativ, nur in der Erscheinung. Aus der Relation, aus dem Kontakt der sinnlichen Erscheinung mit unserm Denkvermögen entstehen Quantitäten, Wesen, Dinge, wahre Ersentnisse oder erkannte Wahrheiten.

Wesen und Wahrheit sind zwei Worte für dieselbe Sache. Die Wahrheit oder das Wesen ist theoretischer Natur. Wir nehmen, wie gesagt, die Welt doppelt wahr, sinnlich und geistig, praktisch und theoretisch. Die Praxis gibt uns die Erscheinung, — die Theorie das Wesen der Dinge. Praxis ist Voraussehung der Theorie, Erscheinung Voraussehung des Wesens oder der Wahrheit. Dieselbe Wahrheit ersscheint in der Praxis nebens und nacheinander, und ist theoretisch als kompakter Begriff.

Die Prazis, die Erscheinung, die Sinnlich feit ist absolut qualitativ, d.h. sie hat keine Quantität, seine Grenzen im Raume und in der Zeit, dagegen aber ist ihre Qualität absolut manichfaltig. So unzählig wie die Theile einer Sache, so unzählig sind ihre Eigenschaften. Die Funktion des Denkvermögens, der Theorie besteht umgekehrt darin, absolut quantitativ zu sein, Quantitäten nach Willführ, in unbegrenzter Zahl zu schaffen, jede Qualität der sinnlichen Erscheinung als Quantität, als Wesen, als Wahrheit, zu begreifen.

Jeder Begriff hat ein Quantum sinnlicher Erscheinung zum Gegenstand. Jeder Gegenstand fann vom Denkvermögen nur als Quantum, als Einheit, als Wesen oder Wahrheit ersoder begriffen werden.

Das Begriffsvermögen produzirt im Kontakt mit der finnlichen Erscheinung das, mas erscheint, mas mefenbaft. mas mahrhaft, mas gemeinschaftlich oder allgemein ift. Der Begriff thut das junachft nur instinktiv, der wiffenschaftliche Begriff ift eine mit Biffen und Billen vollführte Biederholung diefer That. Die Erkenntniß der Wiffenschaft, welche ein Objekt, g. B. Die Barme, zu erfennen begehrt, will nicht die Erfcheinung, will nicht hören oder feben, wie die Barme bier Gifen, dort Bache schmelzt, bald wohl, bald web thut, Gier fest und Gis fluffig macht, wie animalische Barme, Sonnen- und Dfenwarme verschieden find. Das Alles find gegenüber dem Denfvermogen nur Birfungen, Erscheinungen, Gigenschaften. Das Denkvermogen will die Sache, das Befen, d. b. von dem Gefehenen, Behörten, Gefühlten nur das fu m. marifche, allgemeine Befet, einen furzen wiffenfchaft. Die Wefen der Dinge fonnen feine finnlichen Auszug. lichen, praftischen Begenstände sein. Die Besen der Dinge find Gegenstände der Theorie, der Biffenschaft, des Dents vermögens. Die Erfenntniß der Barme besteht darin, daß wir an den warmbenannten Erfcheinungen das Gemeinschaftliche, das Allgemeine, das Befen oder die Bahrheit a e w a b r werden. Das Befen der Barme befteht praftifc in der Summe ihrer Erscheinungen, theoretisch in ihrem Begriff und wiffenschaftlich in der Analyse diefes Begriffs. Den Begriff der Barme analyfiren, beißt, bas Allgemeine der warmen Erscheinungen entdeden.

Das allgemeine ift das mabre Sein, die allgemeine ift Die mahre Eigenschaft einer Sache. Bir bestimmen den Regen mabrhaftiger ale naß, denn ale fruchtbar, weil er ausgedehnter, allgemeiner nett, und nur dann und mann, bie oder ba fruchtbar wirft. Mein mabrer ift mein beständiger Freund, der mir zeitlebens, wie gestern, fo morgen noch, allgemein freundlich gefinnt ift. 3mar dürfen wir nicht an eine gang allgemeine, an eine absolute Freundschaft glauben, so wenig wie an irgend eine andere abfolute Bahrheit. Gang mahr, gang allgemein ift nur das Sein überhaupt, das Beltall, die abfolute Quantität. Die mirfliche Welt dagegen ift abfolut relativ, absolut vergänglich, unendlich scheinbar, eine unbearenate Qualitat. Alle Bahrheiten find nur Beftand = theile diefer Welt, Theilmahrheiten. Schein und Babrbeit gehn wie hart und weich, wie gut und bos, wie Recht und Unrecht Dialeftisch zueinander über, ohne daß deshalb ihr Unterschied gerfällt. Auch wenn ich weiß, daß es feinen "an fich" fruchtbaren Regen, feinen "an fich" mahren Freund gibt, mag ich deshalb doch einen Regen mit Bezug auf beftimmte Saaten fruchtbar nennen, und unter meinen Freunden die mehr oder minder mabren unterscheiden.

Das Allgemeine ift die Wahrheit. Das Allgemeine ist das, was allgemein ist, d. h. Dasein, Sinnlichefeit. Sein ist das allgemeine Kennzeichen der Wahrheit, weil das Allgemeine die Wahrheit kennzeichnet. Unn ist aber das Sein nicht da im Allgemeinen, d. h. das Allgemeine existirt in der Wirklichkeit oder Sinnlichkeit nur auf besondere Art und Weise. Die Sinnlichkeit hat ihr wahres sinnliches Dasein in den slüchtigen vielgestaltigen Erscheinungen der Natur und des Lebens. Demnach ers

weisen fich alle Erscheinungen als relative Bahrheiten, alle Bahrheiten als besondere zeitliche Erscheinungen. scheinung der Braxis ift eine Bahrheit in der Theorie, und umgefehrt, die Wahrheit der Theorie erscheint in der Praris. Begenfage bedingen fich wechfelfeitig: Bahrheit und Irthum find wie Sein und Schein, wie Tod und Leben, wie Licht und Dunkel, wie alle Dinge der Belt, nur fomparativ, nur dem Maß, dem Bolumen oder Grade nach verschieden. Selbstverständlich find doch alle Dinge der Belt weltlich, alfo eines Stoffe, eines Befens, einer Gattung, einer Dit anderen Borten : Jedes Bolumen Qualität. finnlichen Scheins bildet in Kontaft mit dem menfolichen Dentvermogen ein Befen, eine Bahrheit, ein Allgemeines. Dem Bewuftsein ift sowohl das Staubkorn, wie die Staubwolfe, wie jede größere Maffe irdener Manichfaltigfeit, einerfeits ein mefenhaftes "Ding an fich" und andrerseits doch nur ein vorübergehender Schein des absoluten Objefts, des Beltalls. Innerhalb Diefes Alls fustematifiren oder generalifiren fich mittelft unseres Beiftes die verschiedenen Erscheinungen willige führlich nach 3meden. Das chemische Element sowohl, wie die organische Belle ift ein ebenso vielseitiges Suftem, wie das gange Pflangenreich. Das fleinfte wie das größte Befen theilt fich in Individuen, Arten, Kamilien, Klaffen u. f. w. Diefe Spftematifirung, diefe Generalisation, diese Zeugung von Befen fest fich aufwärts fort, bis in die Unendlichkeit des Gangen, abwarts bis in die Unendlichkeit der Theile. Begenüber dem Denkvermegen werden alle Eigenschaften gu wesenhaften Dingen, alle Dinge zu relativen Gigenschaften.

Jedes Ding, jede sinnliche Erscheinung, wie subjeftiv, wie ephemer auch immer, ift mahr, ift ein fleineres

oder größeres Quantum der Bahrheit. Mit anderen Borten: Die Bahrheit existirt nicht nur im allgemeinen Sein, sondern jedes besondere Sein hat auch seine besondere Allgemeinheit oder Bahrheit. Je der Begenftand, sowohl die flüchtigfte Idee, wie der atherische Duft, wie die greifbare Materie, Fift ein Quantum manichfaltiger Erscheinung. Das Dentvermögen macht aus der Manichfaltigfeit ein Quantum, gewahrt im Bericbiedenen das Bleiche, im Bielen das Gine. Beift und Materie haben wenigstens das gemeinschaftlich, daß fie find. Die organische stimmt mit der anorganischen Natur wenigstens darin überein, daß fie materiell ift. Bewiß find der Menich, der Uffe, der Elephant und das an der Scholle festgewachsene Pflanzenthier toto genere verichieden, aber dennoch vereinigen wir noch größere Berschiedenheit unter dem Begriff des Organismus. schieden auch ein Stein von einem Menschenbergen ift, Die denkende Bernunft wird ungahlige Nehnlichfeiten zwischen Meiden gewahr. Sie stimmen wenigstens in ihrer sachlichen materiellen Natur überein, find beide fcwer, fichtbar, greifbar u. f. w. Go groß ihre Berfchiedenheit, fo groß ift ihre Einheit. Go mahr wie Salomon: es giebt nichts Neues unter der Sonne, fo mahr fagt Schiller: "die Belt wird alt und wird wieder jung". Beldes abstrafte Ding, Befen, Sein, welche Allgemeinheit ift nicht in finnlicher Existenz manichfaltig, individuell, allem Andern unähnlich? Sind doch feine zwei Tropfen Baffer einander gleich! Ich bin jest ganz und gar nicht mehr derfelbe, der ich noch vor einer Stunde war, und die Gleichheit zwischen mir und meinem Bruder ift nur quantitativ, nur dem Grad nach größer, als die Bleichheit oder Aehnlichkeit zwischen einer Tafchenuhr und einer Aufter. Rurg, das Denkvermögen ift abfolutes Gattungs=

vermögen, es bringt unbegrenzt jede Manichfaltigkeit unter einen hut; umfaßt, begreift ohne Ausnahme Alles zusamsmen, während die Sinnlichkeit absolut Alles als versschieden, neu, individuell erscheinen läßt.

Benden wir diese Metaphnfif auf unfer Thema, auf das Erfenntnigvermögen an, dann gehören feine Funktionen, wie alle andere Dinge, zu den finnlichen Erscheinungen, welche an und für fich alle gleich mahr find. Allen Meufe= rungen des Beiftes, allen Gedanken, Meinungen, Errungen u. f. w. unterliegt eine gewiffe Bahrheit, alle befigen einen mahrhaftigen Rern. So nothwendig der Maler alle Formen feiner Schöpfung der Sinnlichfeit entlehnt, fo nothwendig find alle Gedanken Bilder mahrer Dinge, Theorien wahrer Objefte. Soweit Erfenntniffe Erfenntniffe find, versteht es fich von felbft, daß mit allen Erfenntniffen etwas erfannt fei. Soweit Biffen Biffen ift, verfteht es fich selbstredend, daß mit jedem Biffen etwas gewußt wird. Es beruht das auf dem Sat der Identität, a-a, oder auch auf dem Sat des Widerspruchs, 100 ift nicht 1000.

Alle Erfenntnisse sind Gedanken. Man darf bestreiten, daß umgekehrt alle Gedanken Erkenntnisse sind. Man mag "erskennen" als besondere Art des Denkens definiren, als wahres, objektives Denken, im Unterschiede von meinen, glausben oder phantasiren. Gleichwohl ift nicht zu verkennen, daß allen Gedanken, troß ihrer unendlichen Berschiedensheit, doch auch eine gemeinsame Natur zukommt. Dem Denken ergeht es vor dem Forum des Denkvermögens, wie allem Andern, es wird uniformirt. Wie verschieden auch mein gestriges vom heutigen Denken ist, wie different auch die Gedanken verschiedener Menschen und Zeiten, wie scharf wir auch zwischen Idee, Begriff, Urtheil, Schluß, Borz

stellung u. f. w. unterscheiden: insoweit alles das geistige Aeußerungen find, besigen fie auch ein gleiches, gemeinsames, uniformes Befen.

Daraus ergibt sich denn, daß die Differenz zwischen wahren und irrigen Gedanken, zwischen erkennen und verkennen, wie überhaupt alle Differenz, eine nur relative Gültigkeit hat. Ein Gedanke ist an sich weder wahr noch irrig, er ist eins von Beiden nur mit Bezug auf ein bestimmtes gegebenes Objekt. Gedanken, Begriffe, Theorien, Wesen, Wahrheiten stimmen darin überein, daß sie einem Objekt angehören. Objekte überhaupt haben wir kennen gelernt als Quanta der manichsaltigen Sinnlichkeit, "der Welt da draußen". Ist das Quantum des Seins, das Objekt, was erkannt, begriffen oder verstanden werden soll. durch den Sprachgebrauch eines Begriffs vorher bestimmt oder begrenzt, so besteht die Wahrheit in der Entsdeckung des Allgemeinen dieser also gegebeznen sinnlichen Quantität.

Die sinnlichen Quantitäten, die Dinge der Welt, bessitzen alle außer ihrem Scheine auch eine Wahrheit, oder hinter der Erscheinung ein Wesen. Die Wesen der Dinge sind so zahllos, wie die Sinnlichseit nach Raum und Zeit unendlich theilbar ist. Zeder kleine Theil der Erscheinung hat sein eigenes Wesen, jeder besondere Schein seine allgemeine Wahrheit. Die Erscheinung produzirt sich in Kontakt mit den Sinnen, die Wesen oder Wahrheiten in Kontakt mit unserm Erkenntnisvermögen. Daher entsteht denn auch für uns die leidige Nothwendigkeit, hier, wo uns das Wesen der Dinge als Thema vorliegt, vom Erkenntnisvermögen zu reden, und umgekehrt, mit dem Erkenntnisvermögen Wesen oder Wahrheit der Dinge zu behandeln.

Wie am Anfange gesagt: in dem Kriterium Babrheit ift das Kriterium der Bernunft enthalten. Bie die Bernunft, fo besteht die Bahrheit darin, aus einem gegebenen Quantum der Sinnlichfeit das Allgemeine, die abstrafte Theorie zu entwickeln. Alfo nicht die Wahrheit überhaupt ift das Rriterium einer mahren Erfenntniß, sondern diejenige Erfenntnig nennt fich mahr, welche die Bahrheit, d. h. das Allgemeine eines bestimmten Objefts produgirt. Die Bahrheit muß objeftiv, d. b. fie muß die Bahrheit ihres bestimmten Objefts fein. Erfenntniffe fonnen nicht mahr an fich, fonnen nur relativ, nur mit Bezug auf einen bestimmten Gegenstand, nur auf Grund außerlicher Thatfachen mabr fein. Ihre Aufgabe besteht in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Besonderen. Das Befondere ift das Mag des Allgemeinen, das Maß der Bahrheit. Alles mas ift, ift mahr, gleichgultig wie viel oder wenig es ift. Ift erft das Gein gegeben, dann folgt deffen allgemeine Ratur als Wahrheit. Der Unterschied zwischen dem mehr oder minder Allgemeinen, zwischen Sein und Schein, zwischen Bahrheit und Irrthum fälltinnerhalb bestimmter Grengen, unterstellt die Beziehung auf ein besonderes Objeft. Ob oder ob nicht eine Erkenntniß wahr heiße, mird deshalb nicht sowohl von der Erfenutniß, als von der Grenze, von der Aufgabe abhängen, welche fic felbst fich stellte, oder die ihr anderswo gestellt murde. Eine vollständige Erfenntniß ift nur möglich in= nerhalb gesetter Schranken. Eine vollkommene Bahrheit ift immer eine vom Bewuftsein ihrer Unvollfommenheit begleitete Bahrheit. Daß alle Körper fcwer find, ift fo gang vollkommen mahr, weil fich vorher ichon der Begriff des Körpers auf schwere Begenstände beschränft.

Die Bernunft den Körper überhaupt aus den verschieden= ften Gewichten formirte, ift ihre apodiftische Gewißheit über feine allgemeine, unumgängliche Schwere nicht fo wunderbar. Bugegeben, daß es einzig und allein fliegende Thiere maren, von denen wir den Begriff des Bogels abstrabirten, mögen wir ficher fein, daß alle Bogel fliegen, im himmel, auf Erden und an andern Orten, auch ohne den Glauben an Erfenntniffe a priori, welche fich durch das Merfmal der Rothwendigkeit und ftrengen Allgemeinheit von den empirischen unterscheiden sollen. Wahrheiten find nur unter Voraussenungen gultig, und unter Boraussetzungen find Irrthumer mahr. Daß die Sonne Scheint, ift eine mabre Erkenntniß, wenn fie unter Boraussetzung eines wolfenlofen Simmels verftanden Es ift nicht minder mahr, daß der gerade Stod in fließendem Baffer minflich wird, wenn wir nur diese Bahrheit auf eine optische einschränfen. Das Allgemeine in= nerhalb eines gegebenen Cyflus finnlicher Erfcheinungen ift Bahrheit. Innerhalb eines gegebenen Rreifes finnlicher Erscheinungen Einzelnes oder Befonderes als das Allge= meine ausgeben, beißt irren. Der grrthum, das Gegentheil der Bahrheit, besteht überhaupt darin, daß das Denfvermögen oder Bewußtsein unbedachterweife, furgfichtig, ohne Erfahrung, Erscheinungen eine mehr allgemeine Ausdebnung beimißt, als die Sinne oder Sinnlichfeit bezeugen, 3. B. der wirklichen mahren optischen Existenz voreilig auch eine vermeintliche plaftische Existeng gutheilt.

Das Urtheil des Jrrthums ift ein Borurtheil. Wahrheit und Jrrthum, fennen und verkennen, verstehen und mißverstehen, haben im Denkvermögen, im Organ der Wiffenschaft, gemeinschaftlichen Wohnsig. Allgemeiner Ausdruck finnlich erfahrener Thatsachen ist der Gedanke überhaupt, Irrthümer einbegriffen. Der Irrthum aber unterscheidet sich dadurch von der Wahrheit, daß er der bestimmten Thatsache, deren Ausdruck er ist, ein weiteres, breiteres, allgemeineres Sein prätendirt, als die finnliche Erfahrung lehrt. Prätension ist das Wesen des Irrthums. Die Glasperle wird erft unacht, wenn sie eine Muschelperle zu sein prätendirt.

Schleiden fpricht vom Auge: "Wenn das erregte Blut, die Adern aufschwellend, die Nerven drudt, fo fühlen mir es in den Fingern als Schmerz, wir feben es im Auge als zuckenden Blik. Und hierin haben wir den entschiedenen Beweis, daß unsere Vorftellungen freie Schöpfungen unseres Beiftes find, daß wir nicht die Außenwelt so auffaffen, wie fie ift, fondern, daß ihre Ginwirfung auf uns nur die Beranlaffung wird zu einer eigenthumlichen geiftigen Thatigfeit, deren Produtte häufig in einem gemiffen gefetmäßigen Busammenhang mit der Außenwelt stehen, häufig aber auch gar nicht damit zusammenhängen. Bir druden unfer Auge und sehen einen leuchtenden Rreis, aber es ift kein leuchtender Körper vorhanden. — Welch eine reiche und gefährliche Quelle von Irrthumern aller Art bier fließt, ift leicht gu Bon den nedenden Gestalten der monddurchglangten Nebellandschaft bis zu den mahnfinndrohenden Biftonen des Beifterfebers haben mir eine Reihe von Taufchungen, Die alle nicht der Natur, nicht ihrer ftrengen Gefetlichkeit zu Laft fallen, sondern in das Bebiet der freien und deshalb dem Irrthum unterworfenen Thatigfeit des Beiftes gehören. Großer Umficht , vielfeitiger Bildung bedarf es, ehe der Beift fich hier von allen feinen eigenen Irrthumern losmacht und fie gang beherrichen lernt. Das Lefen im weiteren Sinne des Wortes erscheint uns fo leicht und doch ift es eine schwere

Kunst. Nur nach und nach lernt man, welchen Botschaften der Nerven man vertrauen und darnach seine Borstellungen formen dürse. Selbst Männer von Wissenschaft können hier irren, irren oft und um so öfter, je weniger sie darüber versständigt sind, wo sie die Quelle des Irrthums zu suchen haben."..., Das Licht, wenn wir es ganz für sich betrachsten, ist nicht hell, nicht gelb und blau und roth. Das Licht ist eine Bewegung einer sehr feinen überall verbreiteten Materie, des Aethers."

Die icone Belt des Lichtes und Blanges, der Karben und Gestalten foll tein Bahrnehmen deffen fein, mas wirf-"Durch das dichte Dach der Weinlaube gittert ein Sonnenstrahl in den beimlich wohltbuenden Schatten. glaubst den Lichtstrahl felbst zu feben, aber weit entfernt davon ift, mas du mahrnimmft, nichts als eine Reihe von Stäubchen." Die Wahrheit von Licht und Karbe find "Bellen, die fich in raftlofer Folge mit einer Schnelligkeit von 40,000 Meilen in der Sefunde durch den Aether jagen." Diese mabre forverliche Natur des Lichts und der Karbe ift fowenig zu feben, "daß es vielmehr des Scharffinns der größten Beifter bedurfte, um uns diefe eigentliche Ratur des Lichts zu enthullen." . . . ,, Bir finden , daß jeder unserer Sinne nur für gang bestimmte außere Ginfluffe empfanglich ift, und daß die Erregung jedes Sinnes in unserer Seele gang andere Vorstellungen hervorruft. Go stehen zwischen jener außeren feelenlofen Belt, (Aetherschwingungen) welche une durch die Biffenschaft erschloffen mird, und der schönen (wirklichen, finnlichen) Belt, in der wir geiftig uns finden, die Sinnesorgane als Bermittler."

Soweit Schleiden, der uns damit ein Beifpiel gibt, wie auch unfere Zeit immer noch in Berlegenheit ift um das

Berftandniß zweier Belten, wie vergeblich man an einer Bermittlung fucht zwischen ber Welt bes Denkvermogens, Des Biffens oder der Biffenschaft, die hier durch Aetherschwingungen reprafentirt ift, und amischen der Belt unserer fünf Sinne, vertreten von den hellen, farbigen Lichtern des Auges oder der Birflichfeit. Bir befiten daran zugleich ein Beispiel, wie fich der überkommene Reft einer svefulativen Beltanschauung so fauderwelsch im Munde des modernen Naturforschers ausnimmt. Der fonfuse Ausdruck Diefer Lage unterscheidet eine "forperliche Belt der Biffenschaft", in melder "wir geistig uns finden." Der Gegenfat gwischen Beift und Sinn, zwischen Theorie und Pragis, zwischen dem Befondern und Allgemeinen, zwischen Bahrheit und Brrthum ift zum Bewuftsein gefommen — doch die Lösung fehlt. Man weiß mas, aber nicht wo man suchen soll, daber die Ronfufion.

Ueberwindung der Spefulation, der unfinnlichen Biffenicaft, Erlösung der Sinne, Begründung der Empirie, Das ift die große wiffenschaftliche That unseres Jahrhunderts. Diefer That theoretische Anerkennung zollen, beißt, fich über die Quelle des Errthums verständigen. Wenn die Philosophie mit dem Geifte Bahrheit, mit den Sinnen Trug zu finden meinte, fo haben wir diese philosophische Meinung zu verkehren, die Wahrheit mit den Sinnen und die Quelle des Irrthums im Beifte zu suchen. Der Glaube an gewiffe Botschaften der Nerven, denen man allein vertrauen durfe, die man nur nach und nach fennen lernen foll, ohne deren spezifisches Unterscheidungsmerkmal entdeden zu können, ift Bertrauen wir dreift allen Zeugniffen ber Aberalaube. Da ift nichts Falsches von Nechtem zu fondern. Sinne. Der unfinnliche Geift ift allein der Beruder, wenn er fich

unterfängt den Sinnen vorzugreifen, wenn er, der nur die Sinne zu interpretiren bat, ihre Aussagen vergrößert, nachfagt, mas ihm nicht vorgefagt wurde. Wenn bei erregtem Blute oder außerlichem Drude das Auge zudende Blige oder leuchtende Rreife fieht, find das fowenig Errthumer, als wenn es irgend andere Erfcheinungen der Außenwelt mabrnimmt. Den Irrthum begeht unfer Bewußtsein, wenn es folde fubjeftive Begegniffe a priori für objeftive Rorper anfieht. Der Beifterfeber irrt erft, wenn er feine perfonlichen Befichte für Befichte überhaupt, als all= gemeine Erfdeinung darftellt, voreilig für Erfahrung ausgibt, mas er nicht erfahren bat. Der grrthum ift ein Bergeben wider das Gefet der Bahrheit, welches unferm Bewußtsein vorschreibt, daß es fich ber Boraussetzung erinnere, auf Grund deren, der Schranfen bewußt fei, innerhalb deren eine Erkenntniß mahr, d. b. allgemein ift. thum macht Befonderes zum Allgemeinen, das Pradifat zum Subjeft, die Erscheinung zur Sache. Der Frrthum erfennt 🔭 priori, die Wahrheit, der Gegensatz des Jrrthums erkennt gegensäßlich a posteriori.

Die beiden Arten der Erkenntniß, Erkenntniß a priori und Erkenntniß a posteriori, verhalten sich zu einans der wie Philosophie und Naturwissenschaft, lettere im weitesten Sinne des Wortes, als Wissenschaft überhaupt. Der Gegensat von Glauben und Wissen wiederholt sich in dem Gegensat von Philosophie und Nasturwissenschaft. Die spekulative Philosophie lebte, wie die Religion, im Element des Glaubens. Die moderne Welt hat den Glauben in Wissenschaft verkehrt. Wenn die herren der politischen Reaktion eine Umkehr der Wissenschaft forsdern, so ist damit die Rückehr zum Glauben gemeint. Der

Inhalt des Glaubens ift ein muhelofes Acquifit. Der Glaube erkennt a priori. Die Wiffenschaft ift eine Arsbeit, eine a posteriori errungene Erkenntniß. Den Glauben aufgeben, heißt die Barenhauterei aufgeben. Die Biffenschaft auf die Erkenntniß a posteriori einschränken, heißt, sie mit dem darakteristischen Merkzeichen der modernen Zeit, mit der Arbeit, schmuden.

Es ift fein naturwissenschaftliches Ergebniß, es ist eine philosophische Unart, daß Schleiden den farbigen Erscheinungen des Lichtes Wirklichkeit und Wahrheit abspricht, sie Phantasmagorien neunt, die sich der Geist frei erschaffe. Der Aberglaube an die philosophische Spekulation läßt ihn die wissenschaftliche Methode der Induktion verkennen, wenn er "Wellen, die sich in rastloser Folge mit einer Schnelligkeit von 40,000 Meilen in der Sekunde durch den Aether schwingen," als die wirkliche wahre Natur von Licht und Farbe den farbigen Erscheinungen des Lichts entgegensest. Die Verkehrtheit wird handgreislich, indem sie die körperliche Welt der Augen eine "Schöpfung des Geistes" und die vom "Scharksinn der größten Geister" enthüllte Netherschwingung "körperliche Natur" nennt.

Die Wahrheit der Wissenschaft verhält sich zur sinnlichen Erscheinung, wie sich das Allgemeine zum Besondern verhält. Lichtwellen, die sogenannte Wahrheit von Licht und Farbe, repräsentiren nur insoweit "die eigentliche Natur" des Lichtes, als sie die Allgemeinheit der verschiedenen, hellen, gelben, blauen u. s. w. Lichterscheinungen sind. Die Welt des Geistes oder der Wissenscheftung, ihre Begründung, ichteit ihr Material, ihre Voraussetzung, ihre Begründung, ihren Ansang, ihre Grenze.

Benn wir gefeben, daß das Befen oder die Bahrheit der

Dinge nicht hinter ihrer Erscheinung, sondern nur mittelft derfelben, und nicht "an und für fich," fondern nur in Relation mit dem Erfenntnifver: mögen, nur fur die Bernunft da oder wirklich find, daß nur der Begriff die Befen von der Erscheinung absonbert; wenn wir anderseits gesehen, daß die Bernunft irgend einen Begriff nicht aus fich, fondern nur im Rontaft mit der Erscheinung gewinnt, fo finden wir an diesem Thema vom "Befen der Dinge" die Bestätigung, daß das Befen des Erkenntnigvermogens ein Begriff ift, den wir von feiner finnlichen Erscheinung gewonnen. Erfennen, daß das Denkvermögen, wenn auch univerfell in der Bahl feiner Objette, doch darin befchrantt ift, daß es ein gegebenes Objett überhaupt bedarf; erfennen, daß der rechte mabre Denfaft, der Bedante mit wiffenschaftlichem Ergebniß fich von unwiffenschaftlichem Deuten dadurch unterscheidet, daß er fich mit Biffen und Willen an das außerlich gegebene Objett bindet; erfennen, daß fich die Bahrheit oder das Allgemeine nicht "an fich", fondern nur an einem gegebenen Objett ertennen läßt, Diefer fo oft variirte Sat enthalt das Befen des Erfenntnigvermögens. Er erfcheint wieder am Ende eines jeden Rapitels, weil alle befonderen Bahrheiten, alle befonderen Rapitel nur dazu dienen follen, das allgemeine Rapitel von der allgemeinen Bahrheit zu demonstriren.

#### IV.

# Die Praxis der Vernunft in der physischen Wissenschaft.

Obgleich wir auch die Vernunft an sinnliches Material, an physische Objekte gebunden wissen und Wissenschaft demnach niemals etwas Anderes als Wissenschaft des Physischen sein kann, mögen wir doch, anlehnend an die herrschende Anschauung und dem Sprachgebrauch gemäß, die Physis von der Logis und Ethist trennen und sie als verschiedene Formen der Wissenschaft unterscheiden. Es gilk dann nachzuweisen, daß sowohl in der Physis, wie in der Logis, wie in der Moral die allgemeinen oder geistigen Erkenntnisse nur auf Grund besonderer, d. h. sinnliche Thatsachen zu praktizien sind.

Diese Prazis der Bernunft, den Gedanken aus der Materie, die Erkenntniß aus der Sinnlichkeit, das Allgemeine aus dem Besondern zu erzeugen, ist denn in der physischen Forschung auch allgemein, jedoch nur praktisch anerkannt. Man verfährt induktiv und ist sich dieses Berfahrens bewußt, aber man verkennt, daß das Wesen der Naturwissenschaft das Wesen des Wissens, der Bernunft überhaupt ist. Man miß versteht den Denkprozeß. Man ermangelt der Theorie und geräth deshalb nur zu oft aus

dem praftischen Taft. Das Denfvermögen ift der Naturwiffenschaft immer noch ein unbefanntes geheimnigvolles Entweder fie verwechselt materialistisch myftisches Wefen. die Funftion mit dem Organ, den Beift mit dem Behirn, oder glaubt idealiftisch es als ein unfinnliches Objekt außerhalb ihres Gebietes gelegen. Wir feben die modernen Forscher in phyfischen Dingen meift festen, einhelligen Schrittes ihrem Ziele entgegen geben; jedoch an abstrafteren Berhaltniffen diefer Dinge blindlings "umbertappen". Die Methode der Industion hat fich bei der Naturwiffenschaft prattifch eingeburgert und durch ihre Erfolge Ruf erworben. Die spelulative Methode anderfeits ift durch Erfolglofigfeit Bon einem bewußten Berftandniß Diefer verschiedenen Dentweisen ift man weit entfernt. Wir feben die Manner der phyfifchen Forschung abseits ihres speziellen Terrains, in allgemeinen Fragen, spekulative Produkte als wiffenschaftliche Thatfachen advokatorisch geltend machen. Obgleich man die speziellen Fachwahrheiten nur mittelft der finnlichen Erscheinung produzirt, glaubt man fpekulative Bahrheiten doch aus der Tiefe des eigenen Beiftes schöpfen zu können.

Hören wir Alexander von humboldt, wie er eingangs seines "Kosmos" sich mit der Spekulation auseinandersett. "Das wichtigste Resultat des sinnigen physischen Forschens ist daher dieses: in der Manichfaltigkeit die Einheit zu erkennen; von dem Individuellen Alles zu umsfassen, was die Entdeckungen der letzen Zeitalter uns darbieten, die Einzelheiten prüsend zu sondern und doch nicht ihrer Masse zu unterliegen: der erhabenen Bestimmung des Menschen eingedent, den Geist der Natur zu ergreisen, welscher unter der Decke der Erscheinungen verhüllt liegt. Auf

diesem Wege reicht unser Bestreben über die engen Grenzen der Sinnenwelt binaus, und es fann uns gelingen, Die Natur begreifend, den rohen Stoff empirischer Anschauung gleichsam durch Ideen zu beberrichen. In meinen Betrach tungen über die wiffenschaftliche Behandlung einer allge meinen Beltbeschreibung ift nicht die Rede von Ginheit durc Ableitung aus wenigen von der Vernunft gegebenen Grundprinzipien. Es ift die benfend Betrachtung der durch Empirie gegebenen Erfchei nungen als eines Naturganzen. 3ch mage mich nicht au ein Feld, was mir fremd ift. Was ich phyfische Weltbe schreibung nenne, macht daher keinen Anspruch auf den Rang einer rationellen Biffenschaft der Natur." . . "Dem Charafter meiner früheren Schriften, wie der Ar meiner Beschäftigungen treu, welche Berfuchungen, Deffungen, Ergrundung von Thatfachen gewidmet maren, beschräufe ich mich auch in diesem Werke auf eine empirische Betrache tung. Sie ift der alleinige Boden, auf dem ich mich wenige unficher zu bewegen verftehe." In demfelben Sauche fagt humboldt, daß "ohne den ernften Sang nach der Renntni des Einzelnen alle große und allgemeine Weltanschaumn nur ein Luftgebilde fein tonne," und fagt wieder, daß, im Begenfat zu feiner empirifchen Wiffenfchaft, "ein denfendes (foll heißen, spetulatives) Erfennen, ein vernunftmäßiges Begreifen des Universums ein noch erhabeneres Biel darbieten murde." "3ch bin weit entfernt, Beftrebungen, in denen ich mich nicht versucht habe, darum zu tadeln, weil ihr Erfolg bisheran febr zweifelhaft geblieben ift." Seite 68.)

Die Naturwiffenschaft theilt nun mit Sumboldt das Bewußtsein, daß die Praxis der Bernunft in der phyfis

fchen Biffenschaft einzig darin befteht, "in der Danichfaltigfeit die Ginheit zu erfennen." Aber anderseite, obgleich fie auch ihren Glauben an die Spefulation, an das "vernunftmäßige Erfennen", nicht immer fo deutlich ausspricht, beweift fie doch durch Unwendung der fpefulativen Methode in Behandlung fogenannter philosophischer Themas - wo man die Einheit aus der Bernunft, fatt aus der manichfaltigen Sinnlichfeit zu erkennen vermeint - fie beweift bort durch den abfoluten Mangel an Ginhelligfeit, daburch, daß fie das Unwiffenschaftliche der uneinigen Meinungen verkennt, wie fehr fie die wiffenschaftliche Pragis migverfteht, wie fie außer der physischen noch eine metaphysische Wiffenschaft Die Berhältniffe zwischen Erscheinung und Befen, Wirkung und Urfache, Stoff und Rraft, Materie und Beift find doch mohl phyfifche Berhältniffe. Aber was Einhelliges lehrt davon die Wiffenschaft? Ergo, das Wiffen oder die Wiffenschaft ift eine Arbeit, welche, wie die Birthicaft des Bauern, nur noch praktifch, aber nicht wiffenschaft= lich, nicht mit Borausbestimmung des Erfolgs gepflegt ift. Das Erfennen, d. h. die Ausübung des Erfennens wird in der physischen Wiffenschaft wohl verftanden, wer wird es leugnen? Aber das Inftrument Diefer Erfenntniß, das Erfenntnigvermögen ift migverftanden. Wir finden. daß die Naturwiffenschaft, ftatt die Bernunft miffenschaftlich zu appliziren, damit experimentirt. Warum? Weil fie die Rritif der Bernunft, die Biffenschaftslehre oder Logit vernachläsfigt.

Wie Stiel und Klinge genereller Inhalt des Meffers, fo erkannten wir als generellen Inhalt der Bernunft das Generelle selbst, das Allgemeine. Wir wissen, daß fie diesen Inhalt nicht aus fich, soudern aus dem gegebenen Objekt

erzeugt, und kennen dies Objekt als die Summe alles Natür lichen oder Physischen. Das Objekt ist also ein unermeß liches, unbegrenztes, absolutes Quantum. Dies unbegrenzt Quantum erscheint in begrenzten Quantitäten. In Be handlung relativ kleiner Quantitäten der Natur ist man sid des Wesens der Vernunft, der Methode des Wissens ode Erkennens wohl bewußt. Es bleibt uns nachzuweisen, das anch die großen Naturverhältnisse, deren Behandlung streit bar ist, in ganz derselben Art zu erkennen sind. Ursach und Wirkung, Geist und Materie, Kraft und Stoff sind solche große, weite, breite, allgemeine physisch Gegenstände. Wir wollen darthun, wie der allgemein physisch Gegenstände, wischen der Vernunft und ihrem Objekt der Schlüssel hergibt, die großen Gegensäge aufzuschließen.

### a) Urfache und Wirfung.

"Das Wesen der Naturlehre", sagt F. B. Bessel, "besteh darin, daß sie die Erscheinungen nicht als für sid bestehende Thatsachen betrachtet, sondern die Ursacher aufsucht, deren Folgen die Erscheinungen sind. Hierdurg wird die Kenntniß der Natur auf die kleinste Zahl der Thatsachen zurückgebracht." Aber auch schon vor dem Zeitalte der Naturwissenschaft hatte man für die Erscheinungen der Natur Ursachen ausgesucht. Das Charakteristische der Natur wissenschaft besteht nicht sowohl in der Forschung nach Ursachen, als in der eigenthümlichen Beschaffenheit, in der Qualität der Ursachen welche sie erforscht.

Die induftive Wiffenschaft hat den Begriff der Ursache wefentlich verändert. Das Wort hat fie behalten, aber versteht darunter gang eine andere Sache als die Spekulation. Der Naturforicher perftebt innerbalb feines Rache die Urfache gang andere, ale außerhalb, mo er vielfältig fvefulirt, weil er die Biffenschaft und ibre Urfache nur noch im Befonderen, aber nicht im Benerellen fennt. Die unwiffenschaftlichen Urfachen find fuvrangturgliftifder Art, find außernatürliche Geifter, Botter, Rrafte, große oder fleine Robolde. Der urfprunaliche Beariff der Urfache ift ein antbropomorphistischer Be-3m Stande der Unerfahrenbeit mift der Menich Das Objektive mit fubiektivem Makstabe, beurtheilt die Belt nach feinem Gelbft. Go wie er Dinge mit Borbedacht schafft, fo überträgt er der Natur feine menschliche Manier, denft fic von den Erscheinungen der Sinnlichfeit eine fo aukerliche, schöpferische Urfache, wie er felbst die separate Urfache feiner eigenen Schöpfungen ift. Diefe fubjektive Art verschuldet es, daß man fo lange vergeblich nach objeftiver Erfenntniß ftrebte. Die unwiffenschaftliche Urfache ift eine Spekulation, eine Wiffenschaft a priori.

Will man der subjektiven Erkenntnis den Namen Erkenntnis belassen, dann unterscheidet sich von ihr die objektive wissenschaftliche Erkenntnis dadurch, daß sie ihre Ursachen nicht durch Glauben, oder Spekulation, sondern durch Ersahrung, durch Induktion, nicht a priori, sondern a posteriori gewahr wird. Die Naturwissenschaft sucht ihre Ursachen nicht außer oder hinter den Erscheinungen, son dern in oder mittelst derselben. Die moderne Forschung sucht in ihren Ursachen keinen äußerlichen Schöpfer, sondern das immanente System, die Methode oder allgemeine Art und Weise der in zeitlicher Nacheinandersolge gegebenen Erscheinungen. Die unwissenschaftliche Ursache ist ein "Ding an sich", ein kleiner herrgott, welcher die Wirfungen selbstständig zeugt und sich dahinter versteckt. Der wissenschaftliche Begriff der Ursache dagegen will nur die Theorie der Wirkungen, das Generelle der Erscheinung. Eine Ursache erforschen heißt nunmehr, die betreffenden Erscheinungen generalistren, die Bielfältigkeit der Empirie in eine wissenschaftliche Regel zusammenpacken. "Hierdurch wird die Kenntniß der Natur auf die kleinste Zahl der Thatsachen beschränkt."

Wie irgend ein fleinlicher, weibischer Aberglaube fich von dem hiftorischen Aberglauben eines gangen Zeitalters, nicht mehr und nicht minder unterscheidet fich das täglichfte hausbadenfte, plattefte Wiffen von der höchften, feltenften, neu entdecteften Wiffenschaft. Wir dürfen deshalb nebenbei gefagt - mohl auch unfere Beispiele dem täglichen Rreife entnehmen, fatt fie in der fogenannten boberen Region einer entlegenen Wiffenschaft aufzusuchen. Der gemeine Menschenverstand hat langft induftive naturwiffenschaftliche Ursachen praftizirt, bevor noch die Biffenschaft zu der Entbedung gelangt mar, daß fie ihre hoheren Biele in derfelben Art zu verfolgen habe. Nur wenn der gemeine Menfchens verstand fich über das Feld seiner nachsten Umgebung erheben will, gelangt er, gang wie der Naturforscher, zu dem Glauben an die geheimnisvolle Urfache der fpekulativen Bernunft. Um auf dem Boden des realen Wiffens feft zu fteben, bedarf es für Alle der Ertenntniß in welcher Art und Beife die induftive Bernunft ibre Urfachen ermittelt.

Werfen wir zu diesem Zwecke einen furzen Rückblick auf das gewonnene Resultat vom Wesen der Bernunft. Wir wissen, das Erkenntniß vermögen ist kein Ding, keine Erscheinung an oder für sich, weil dasselbe nur in Kontakt

mit Anderm, mit einem Gegenstande wirflich wird. Bas immer jedoch vom Gegenstand gewußt wird, ift nicht nur durch den Gegenstand, fondern zugleich auch durch die Bernunft ermittelt. Das Bewußtsein ift, wie alles Sein, relativ. Biffen ift Kontakt einer Berfchiedenheit. Mit dem Wiffen ift Trennung, ift Subjett und Objett, ift Manichfaltigfeit in der Ginheit gegeben. Da wird Gines am Undern zur Urfache, Gines am Andern zur Wirfung. fammte Belt der Erscheinung, wovon das Denken nur ein besonderes Quantum, eine Form, ift absoluter Rreis, wo überall und nirgende Anfang und Ende, Befen und Erscheinung, Urfache und Wirkung, Allgemeines und Befon-Bie die gefammte Natur in letter Juftang deres ift. die einzige generelle Ginheit ift, der gegenüber alle befondern Einheiten zur Bielheit werden, fo ift dieselbe Ratur die Objektivität, die Sinnlichkeit, oder wie fonft wir die Summe aller Erfcheinung oder Wirfung gu nennen belieben, Ur = fache in letter Inftang, der gegenüber alle andern Urfachen zu Wirfungen berabfinfen. Sierbei jedoch durfen wir nicht verkennen, daß diefe Urfache aller Urfachen die Summe aller Wirkungen, nichts Anderes oder Soheres ift. Jede Urfache wirft, jede Birfung urfacht.

Eine Ursache ist leiblich sowenig von ihrer Wirfung zu trennen, wie das Sichtbare vom Gesicht, wie der Gesichmack von der Zunge, wie überhaupt das Allgemeine vom Besondern. Gleichwohl trennt das Denkvermögen Eines vom Andern. Bir sollen nun wissen, daß diese Trennung eine bloße Formalität der Bernunst ist, eine Formalität jedoch, welche nöthig ist, um vernünstig oder bewußt zu sein, um wissen schaftlich zu agiren. Die Prazis des Bissens oder die wissenschaftliche Prazis leitet

Digitized by Google

das Besondere aus dem Allgemeinen ber, die natürliche Dinge aus der Natur. Ber jedoch dem Denfvermogen bit ter die Rouliffen gefeben, weiß, daß umgefehrt das Alla meine aus dem Besonderen, der Naturbeariff von den natu lichen Dingen abgeleitet ift. Die Theorie des Biffen oder der Biffenschaft lebrt uns, daß das Borbergebende at dem Nachfolgenden, die Urfache aus der Wirkung erkannt i obaleich unferm praktischen Wissen das Nach eine Fol des Borgangs, die Wirkung eine Folge der Urfache i Dem Denkvermögen, dem Organ des Allgemeinen ift ba Begentheil, das Besondere, Gegebene, Andere fefu dar; aber dem Dentvermogen, das fich felb begreift, ift es primar. Die Braxis bes Erfenne foll und kann jedoch durch ihre Theorie nicht verände werden, sondern nur das Bewußtsein den fichern Schr Der wiffenschaftliche Landwirth unterscheib fic vom praftischen nicht dadurch, daß er Theorie, daß Methode bat, - davon befigen Beide - fondern dadur daß er von seiner Theorie weiß, mährend der Undere i ftinftiv theoretifirt.

Doch zur Sache: aus der gegebenen Manichfaltigkt überhaupt erzeugt die Vernunft die Wahrheit i Allgemeinen, aus der zeitlichen Manichfaltigke aus Veränderungen die wahre Ursache. Wie absolut Manichfaltigkeit die Natur des Naumes, so ist absolute Be anderlichkeit die Natur der Zeit. Jeder Theil der Zeit wie jeder Theil des Naumes neu, original, nie dagewese In dieser absoluten Beränderlichkeit uns zurecht finden, bit das Denkvermögen, indem es, wie die Manichfaltigkeit der Raumes durch namhafte Dinge, so die Veränderungen der Zeit durch namhafte Ursachen generalistet. Das Sinnliche zu

generalisiren, im Besondern das Allgemeine zu gewahren, darin besteht das ganze Wesen der Bernunst. Wer mittels der Erkenntniß, daß die Bernunst Organ des Allgemeinen, dieselbe nicht völlig begreift, vergißt, daß zum Begreisen ein gegebenes Objekt gehört, was außerhalb des Begriffs bleibt. Das Sein dieses Vermögens ist sowenig zu bezgreisen, wie das Sein überhaupt. Oder vielmehr, das Sein ist begriffen, wenn wir es in seiner Generalität nehmen. Richt das Dasein, sondern das Generelle des Daseins ist durch die Vernunst wahrzunehmen.

Bergegenwärtigen wir uns beispielsweise den Prozeß, den die Bernunft ausführt, wenn fie eine unverstandene Sache begreift. Unterftelle eine fonderbare d. h. unerwartete, unerfahrene chemische Beranderung, die mit irgend einem Gemisch plöglich und ohne wetteres Zuthum vorgeht. Unterftelle ferner, daß diefe Beranderung demnach öfter paffirt, bis uns die Erfahrung zu der Erfenntniß bringt, daß dem unerflärlichen Bechfel des Gemifches jedesmal eine Benthrung mit Sonnenlicht vorhergeht. Damit ist schon der Borgang begriffen. Unterftelle noch ferner, daß weitere Erfahrung lehrt, wie noch mehre andere Stoffe die Gigenchaft besitzen, in Berührung mit Sonnenlicht die betreffende Beranderung einzugehen, fo ift damit die unbefannte Erscheinung einer größeren Anzahl von Erscheinungen derfelben Art angereibt, d. h. weiter, tiefer, vollständiger begriffen. Finden wir nun schließlich noch einen Theil des Sonnenlichts oder ein befonderes Glement der Mifchung, welche miteinander die Beränderung eingehen, fo ift die Erfahrung rein generalifirt, oder die Beneralisation rein erfahren, d. h. die Theorie ist komplet, die Vernunft hat ihre Aufgabe gelöft und hat doch nur daffelbe gethan, als wenn fie Thier=

oder Pflanzenreich in Gattungen, Familien, Arten u. f. w. vertheilt. Die Art, das Genus, das Gefchlecht einer Sache ermitteln, heißt fie begreifen.

In derselben Beise verfährt die Bernunft, indem sie die Ursachen gegebener Beränderungen ermittelt. Ursachen werden wir nicht durch Sehen, Hören, Fühlen, nicht sinnlich gewahr. Ursachen sind Brodukte des Denkvermögens. Sie sind allerdings nicht dessen reine Produkte, sondern sind gezeugt vom Denkvermögen in Berbindung mit sinnlichem Material. Dies sinnliche Material gibt der also erzeugten Ursache ihre objektive Existenz. Wie wir von der Wahrbeit verlangen, daß sie Wahrheit einer objektiven Erscheinung, so verlangen wir von der Ursache, daß sie wirklich, daß sie Ursache einer objektiv gegebenen Wirskung sei.

Die Erkenntniß irgend einer besonderen Ursache ist bedingt durch die empirische Beobachtung ihres Materials, dagegen die Erkenntniß der Ursache im Allgemeinen durch die Beobachtung der Bernunft. Bei der Erkenntniß besonderer Ursachen wechselt jedesmal das Material, das Objekt; aber die Bernunft ist beständig, oder allgemein dabei. Die Ursache im Allgemeinen ist ein reiner Begriff, welchem die Manichsaltigkeit der besondern Ursachen-Erkenntniß, oder die manichsaltigkeit der besondern Ursachen-Erkenntniß, oder die manichsaltigkeit der besondern Ursachen-Erkenntniße, als Material gedient hat. Um also diesen Begriff zu analysiren, sind wir genöthigt, zu seinem Material, zur Ursachen-Erkenntniß im Besondern, zurückzukehren.

Wenn der ins Waffer gefallene Stein Areiswellen zeugt, ift doch der Stein nicht mehr Urfache daran, als anderseits die fluffige Beschaffenheit des Waffers. Wo der Stein auf

festes Material fällt, erzeugt er keine Wellen. Der fallende Stein im Kontakt mit der Flüssigkeit, die Zusammen wirkung beider ursacht die Kreiswellen. Die Ursache ift selbst Wirkung, und die Wirkung, die Wellenbewegung wird zur Ursache — indem sie den schwimmenden Kork aufs Trockene sett. Doch auch diesmal, wie anderswo, ist die Ursache nur eine gemeinschaftliche Wirkung, eine Zusammen-wirkung der Wellen mit der leichten Beschaffenheit des Kocks.

Der ins Waffer gefallene Stein ift nicht Ursache überhaupt oder an sich. Bu dieser Ursache gelangen wir nur, wie gesagt, indem das Denkvermögen die besondern Ursachen als Material nimmt und daraus den reinen Begriff der Ursache überhaupt erzeugt. Der ins Wasser gefallene Stein ist nur Ursache gegenüber der folgenden Wellenbewegung, und ist das auf Grund der Ersahrung, daß ihm die Wellenbewegung allgemein nachfolgt.

Urfache nennt man, was einer gegebenen Erscheinung allgemein vorhergeht, Wirkung, was allgemein nachfolgt. Nur weil überall oder generell dem ins Wasser gesallenen Steine Wellenbewegung folgt, wissen wir ihn als ihre Ursache. Da nun umgekehrt der Wellenbewegung nicht immer ein gesallener Stein vorhergeht, hat sie generaliter eine andere Ursache. Die Elastizität des Wassers ist, insosern sie das Allgemeine ist, was der Wellen bewegung überhaupt vorausgeht, Ursache derselben. Den Kreiswellen, einem besondern Theile, einer Art der Wellenbewegung geht allgemein vielleicht ein gefallener Körper vorauf, der ihnen dadurch zur Ursache wird. Immer wechselt die Ursache mit dem Quantum der Ersscheinung, welches in Betracht sommt.

Ursachen können wir nicht mit der Vernunft allein ermitteln, sie sind nicht aus dem Kopf zu ziehen. Stoff, Material, finnliche Erscheinung muß dazu gegeben sein. Und zu einer bestimmten Ursache auch ein bestimmter Stoff, d. h. ein bestimmtes Quantum der finnlichen Erscheinung. Die Berschiedenheit der Stoffe wird in der abstrakten Einheit der Natur zur Verschiedenheit natürlicher Quanta. Ein solches Quantum ist zeitlich, vor und nach, oder als Vorgang und Nachfolge gegeben. Das Allgemeine des Vorgangs heißt Ursache, das Allgemeine der Nachfolge Wirkung.

Benn der Bind den Bald bewegt, ift dabei die schwanke Beschaffenheit des Waldes soviel Ursache wie die beugende Rraft des Windes. Die Urfache einer Sache ift ihr Aufammenhang. Daß derfelbe Bind, der die Baume fcwantt, Relfen und Mauern fteben läßt, beweift, daß die Ursache von der Wirfung nicht qualitativ verschieden, fondern nur Befammtwirfung ift. Benn gleichwohl das Biffen oder die Biffenschaft an einer Beranderung, d. b. an einer nacheinanderfolgenden Erscheinung etwas Besonderes ale Urfache ermittelt, fo ift lettere doch nicht mehr der außerliche Schövfer, sondern nur die allgemeine Art und Beise, Die immanente Methode der Nacheinanderfolge. Eine beftimmte Urfache läßt fich nur dann ermitteln, wenn der Rreis, die Reibe oder Rahl der Beranderungen, deren Urfache ermittelt werden foll, wenn das Quantum begrengt oder bestimmt ift. Innerhalb eines gegebenen Rreises nacheinanderfolgender Erscheinungen ift das allgemein Borbergebende Urfache.

Bo der Bind den Bald bewegt, unterscheidet er fic

als Urfache von dieser seiner Birkung nur insofern, als er eine allgemeinere Birkung ift, die hier brauft, dort staubt, hier so, dort anders agirt, speziell die Bäume schüttelt. Der Bind ist hier nur insoweit Ursache, als seine Erscheinung im Allgemeinen der Baldbewegung vorangeht. Beil aber umgesehrt die Festigkeit der Felsen und Mauern dem Binde allgemein vorangeht, ist sie Ursache der Stetigkeit derselben; obgleich in einem weiteren Kreise von Sturmerscheinungen auch der schwache Bind am Bestande genannter Objeste zur Ursache wird.

Die Quantitat oder Bahl des Gegebenen variirt den Namen der Urfache. Wenn irgend eine Gefellschaft von einem Spaziergange ermudet zurudfehrt, bann ift an ber geschehenen Beränderung der Gang nicht mehr Urfache, wie die Schwächlinge, welche ihn gethan. D. h. die Erscheinung bat an fich feine von der Erscheinung separirte Urfache. Alles, mas in der Erscheinung erschienen, hat zur Erscheinung beigetragen: sowohl die Art und Beschaffenheit, die Konstitution der Ganger, wie die Art und Beschaffenheit des Ganges oder Beges. Benn es dennoch ber Bernunft jur Aufgabe gemacht ift, die Urfache der quaftionirten Beränderung im Besondern zu bestimmen, so wird damit nur gefordert, von den Faftoren denjenigen zu ermitteln, welcher am meiften zur Ermudung beigetragen bat. Bie überhaupt, so wird auch bei vorliegendem Exempel die Arbeit der Bernunft in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Befondern bestehen, speziell: aus der gegebenen Babl von Ermudungen das herauszuzählen, mas im Allgemeinen der Ermudung vorhergeht. Bo die Meiften oder gar Alle fich ermudet finden, wird der Bang, wo nur Ginzelne die Ermudung fühlen, wird die fcwache Ronftitution der Banger die Sache oder Urfache fein, welche der Erscheinung allgemein vorhergebt.

Wenn, um ein anderes Beispiel zu mahlen, der Schuß die Bögel jagt, ist das eine Gesammtwirfung von Schuß und Schreckbarkeit. Beim Abflug der Majorität wird der Schuß, beim Abflug der Minorität die Schreckbarkeit Ursache beißen.

Wirkungen find Kolgen. Da nun in der Natur Alles nacheinander folgt, Alles einen Borganger bat oder Rolge ift, mogen wir das Natürliche, Sinnliche, Wirkliche, abfolute Wirfung nennen, wo an fich nirgends eine Urfache gu finden ift, es fei denn daß unfer Dentvermogen dies gegebene Material durch Urfachen-Ermittlung foftematifirt. fachen find geiftige Allgemeinbeiten finnlicher Beranderungen. Das vermeintliche Berbaltniß von Urfache und Birfung ift ein Bunder, eine Schöpfung aus Nichts. Es war und ift deshalb noch immer ein Begenstand der Svefulation. fpekulative Urfache erich afft ihre Wirkungen. Thatfact= lich jedoch find die Wirfungen Material, aus welchem der Ropf, oder die Biffenschaft Urfachen formt. Die Urfache ift ein Broduft des Beiftes, aber nicht des reinen, fondern des mit der Sinnlichfeit verehelichten Beiftes.

Benn Kant behauptet, daß der Satz jede Beränderung hat ihre Ursache, — eine Bissenschaft a priori ift, die wir nicht erfahren können, weil Jemand unmöglich alle Beräns derungen erfahren kann und Jeder doch der nothwendigen und allgemeinen Bahrheit des Satzes apodiktisch sicher ift, so begreisen wir jetzt, wie mit diesen Borten nur die Erfahrung ausgesprochen ift, daß die Erscheinung dessen, was wir Bernunft nennen, in jeder Manichfaltigkeit Einheit erkennt; oder besser: daß die Entwicklung des Allgemeinen aus dem

Befondern Bernunft, Denken oder Geist genannt wird. Die Gewißheit, daß jede Beränderung ihre Ursache hat, ist nichts weiter, als die Gewißheit, daß wir denkende Menschen sind. Cogito, ergo sum. Bir haben das Besen unserer Bernunft, wo es auch nicht wissenschaftlich analysirt ist, doch instinstiver fahren. Wir sind uns ihrer Fähigseit, aus jeder gegebenen Beränderung eine Ursache zu ermitteln, ebenso sicher bewußt, wie uns bewußt ist, daß jeder Areis rund, daß a=a ist. Wir wissen, das Allgemeine ist Produkt der Bernunft, welches sie mit irgend einem d. h. mit jedem gegebenen Objekte zeugt. Da nun alle Objekte vor und nach, zeitlich oder Beränderungen sind, so müssen wohl auch alle Beränderungen, welche uns, die wir vernünstige Besen sind, vorkommen, einen allgemeinen Borgang, d. h. eine Ursache haben.

Schon der englische Steptifer Hume hatte empfunden, daß die mahre von der vermeintlichen Ursache wesentlich verschieden sei. Nach ihm enthält der Begriff der Ursache nichts weiter als die Erfahrung dessen, was einer Erscheinung gemeinlich vorhergeht. Mit Recht macht Kant dazgegen geltend, daß der Begriff von Ursache und Birkung ein viel intimeres Verhältniß ausdrücke als das loser, zufälliger Nacheinanderfolge, daß vielmehr im Begriff der Ursache die betreffende Birkung als Nothwendigseit und strenge Allgemeinheit enthalten sei; — also etwas, was gar nicht erfahren werden kann, was sogar über alle Erfahrung binaus geht, a priori im Verstande musse enthalten sein.

Den Materialisten, die alle Autonomie des Geistes leugnen, die durch Erfahrung Urfachen zu finden meinen, ist zu entgegnen, daß die Nothwendigkeit und Allgemeinheit, welche das Berhältniß von Urfache und Wirkung

voraussett, eine unmögliche Erfahrung darstellt. Den Idealisten ist dagegen anderseits zu bedeuten, daß, ob auch der Berstand Ursachen erforscht, die nicht zu erfahren sind, diese Forschung doch nicht a priori, sondern nur a posteriori, auf Grund empirisch gegebener Wirfungen stattbaben kann. Wohl entdeckt allein der Geist die unsinnsliche abstrakte Allgemeinheit; — aber nur innerhalbeines gegebenen Kreises sinnlicher Erscheisnungen.

#### b) Beift und Materie.

Das Berständniß der allgemeinen Abhängigkeit des Erkenntnigvermögens von materiellen finnlichen Borausfegungen wird der objektiven Birklichkeit bas ihr bisher von Ideen und Meinungen allzulang vorenthaltene Recht guruderftatten. Der Natur, welche in ihren vielfältigen konkreten Erscheinungen durch philosophische und religiofe hirngespinnfte aus der menschlichen Beachtung verdrängt war, dann feit Entfaltung der modernen Naturwissen= schaft im Einzelnen aus ihrem miffenschaftlichen Binfel hervorgeholt murde, wird durch Erkenntnig der Sirnfunktion in allgemeiner theoretischer Form Geltung verschafft. Bisher hat fich die Naturwissenschaft nur noch befondere Materien, befondere Urfachen, befondere Rrafte zum Gegenstand erwählt, und ift in allgemeinen, fogenannten naturphilosophischen Fragen in Betreff der Urfache, der Materie, der Rraft überhaupt, unwiffend geblieben. thatfachliche Offenbarung Diefer Unwiffenheit ift jener große Widerspruch zwischen Idealismus und Materialismus, der, einem rothen Faden gleich, die Werke der Wiffenschaft durchzieht.

"Möchte es mir in diesem Briefe gelingen, die Ueberszeugung zu befestigen, daß die Chemie als selbstständige Wissenschaft eines der mächtigsten Mittel zu einer höheren Geisteskultur darbietet, daß ihr Studium nüglich ift, nicht nur insofern sie die materiellen Interessen der Menschen fördert, sondern weil sie und Einsicht gewährt in die Bunder der Schöpfung, an welche unser Dasein, unser Bestehen und unsere Entwicklung auf's engste geknüpft ist."

Mit diesen Worten spricht Liebig die herrschende Unschauungsweise aus, welche fich gewohnt hat materielle und geistige Intereffen als Gegenfape zu unterfcheiden. Unhaltbarkeit diefer Unterscheidung dammert felbft dem angeführten Bertreter ber Denfart, indem er den materiellen Intereffen eine geiftige Ginfict entgegenfest, an die unfer Dafein, unfer Bestehen und unfere Entwicklung auf's engste gefnüpft ift. Bas aber find die materiellen Intereffen weiter, ale ber abstrafte Ausbrud fur unfer Dafein, Beftehen und Entwicklung? Sind denn lettere nicht der fonfrete Inhalt der materiellen Intereffen? Beift es nicht ausdrudlich, daß Ginficht in die Bunder der Schöpfung genannte materielle Intereffen fordert? Dder fordert nicht umgefehrt die Forderung unferer materiellen Intereffen Ginficht in die Bunder der Schöpfung? Bie unterscheiden fich nun schließlich die materiellen Interessen von der geistigen Einsicht?

Das Söhere, Geistige, Ideale, was Liebig, in Einklang mit der naturwissenschaftlichen Welt, den materiellen Insteressen entgegensetzt, ift nur eine besondere Art dieser Interessen, geistige Einsicht und materielles Interesse unterscheidet sich, wie z. B. Kreis und Viereck, beide find Gegens

fäte und doch nur verschiedene Klassen der allgemeineren Form.

Man ist namentlich seit driftlicher Zeit daran gewohnt, von materiellen, sinnlichen, fleischlichen Dingen, die Rost und Motten fressen, verächtliche Reden zu führen. Zest fährt man konservativ im alten Geleise weiter, obschon jene Antipathie wider die Sinnlichkeit längst aus Herz und That verschwunden ist. Der christliche Gegensat von Geist und Fleisch ist im Zeitalter der Naturwissenschaft praktisch überwunden. Es sehlt die theoretische Lösung, die Bermittslung, der Nachweis, daß das Geistige finnlich und das Sinnsliche geistig ist, um die materiellen Interessen vom bösen Leumund zu befreien.

Die moderne Biffenschaft ift überhaupt Natur wiffenfcaft. Nur infofern eine Biffenschaft Naturmiffenschaft ift, wird fie überhaupt Wiffenschaft genannt, d. b., nur das Denken, welches das Wirkliche, Sinnliche, Natürliche jum bewußten Begenstand bat, beißt wiffen. Unmöglich können deshalb die Bertreter und Berehrer der Biffenschaft feindlich gefinnt fein gegen die Natur oder Materie. In der That, fie find es nicht. Daß es jedoch mit diefer Natur, mit der Sinnlichkeit, mit der Materie oder dem Stoff nicht genug ift. beweist anderseits das bloke Dafein der Biffen-Die Wiffenschaft oder das Denken, welche die materielle Praxis oder das Sein jum Gegenstande haben, wollen denfelben nicht in feiner Integrität, wollen nicht feine finn = liche, ftoffliche Natur, diefelbe ift fcon anderweitig ge-Benn die Wiffenschaft das, wenn fie nichts Reues wollte, mare fie überfluffig. Rur dadurch, daß fie gum Stoff, gur Materie ein neues Element beibringt, erwirbt fie eine befondere Anerkennung. Der Biffenschaft geht es

nicht um das Material, sondern um die Erkenntniß, aber um Erkenntniß des Materials, um das Allgemeine der Materie, um das Wahre, Generelle, "um den ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht." In der Ueberwindung der Manichfaltigkeit, in der Aufsteigung zum Generellen, Allgemeinen besteht, was affektvoll die Religion dem Irdichen, die Wissenschaft dem Materiellen als ein Höheres, Göttliches, Geistiges entgegensett.

Die vornehmeren geistigen find von den materiellen Intereffen nicht toto genere, nicht qualitativ verschieden. Die positive Seite des modernen Idealismus besteht nicht darin, Effen und Trinfen, die Luft am irdifchen Gut und weiblichen Geschlecht zu vervonen, sondern neben diesen auch noch andere materielle Benuffe, z. B. des Auges und des Ohres, der Runft und der Biffenschaft, furg, den gangen Menschen zur Geltung zu bringen. Du follft nicht dem materiellen Raufch der Leidenschaft frohnen, d. b. du follft nicht die einseitige Luft, fondern dein allgemeines Be-Reben, deine ganze Entwicklung im Auge haben, auf dein Dafein in feiner totalen generellen Ausdehnung Bedacht nehmen. Darin ift das materialiftifche Bringip ungureichend, daß es den Unterschied zwischen dem Befondern und Allgemeinen nicht anerkennt, das Individuelle dem Generellen Es will die quantitative Ueberlegenheit, Die überfichtliche Genialität des Geiftes über die forperliche Sinnenwelt nicht zugefteben. Der 3dealismus anderseits vergißt über dem quantitativen Unterschied die qualitative Einheit. Er ift überschwänglich, macht die relative Trennung zu einer absoluten. Der Widerspruch beider Barteien dreht fich um das migverftandene Berhaltnig unferer Bernunft gu ihrem gegebenen Objekt oder Material. Der Idealift fieht die Quelle der Erkenntniß in der Vernunft allein, der Materialist in der sinulich gegebenen Welt. Jur Vermittlung de Widerspruchs bedarf es nur der Einsicht in die gegenseitig Bedingung dieser beiden Erkenntnißquellen. Der Idealis mus sieht nur die Verschied en heit, der Materialismu nur die Einheit von Körper und Geist, Erscheinung un Wesen, Inhalt und Form, Stoff und Krast, Sinnlichem un Sittlichem — alles Unterschiede, welche in dem einen Utterschied des Besondern und Allgemeinen ihr gemeinschaftliche Gattung sinden.

Ronfequente Materialiften find pure Braftifet obne Wiffenschaft. Da aber das Wiffen oder Denten de Menschen ohne Rudficht auf fein Barteibewuftfein that fachlich beigegeben ift, find Die puren Braftifer unmöglich Bie gefagt, die geringste "Experimentirfunst", welche au Grund erfahrener Regeln handelt, ift von der wiffenschaft lichen Braris, welche auf theoretischen Grundfaken fußt, nu dem Quantum oder Grade nach verschieden. Undererfeit find fonfequente Idealiften ebenfo unmöglich, wie lauter Braftifer. Sie wollen das Allgemeine ohne Befonderes, de Beift ohne Materie, Rraft ohne Stoff, Biffenschaft ohne & fahrung oder Material, Absolutes ohne Relatives. 933 fonnten Denker, welche die Wahrheit, das Gein oder Rela tive zum Gegenstand baben, i. e. Naturforscher, Idealiste fein? Gie find es nur außerhalb, nie innerhalb ihres Rach Der moderne Beift, der Beift der Naturwiffenschaft ift nut insoweit immateriell, als er das alle Materien Um fassende ift. Der Aftronom Madler zwar findet di allgemeine Erwartung, welche auf eine wefentliche Steigerung unferer geiftigen Rrafte nach ihrer "Befreiung aus den Bane den der Materie" hofft, fo wenig lächerlich, daß er glaubt,

ihr nichts Befferes substituiren zu tonnen und meint, die "Banden der Materie" als materielle Attraftion naber bestimmt zu haben. Allerdings, wo man unter Beift fich noch ein religiofes Befpenft vorstellt, ift die Erwartung, melde durch Befreiung aus den Banden der Materie eine Rräftigung deffelben erhofft, weniger lächerlich als traurig ju finden. Wenn Geift aber den modernen Beift der Wiffenichaft, des Menschen Denkvermögen bedeuten foll, fo haben wir dem übertommenen Glauben das Beffere einer wiffenfchaftlichen Ertlärung zu fubstituiren. Unter den Banden der Materie ift nicht die Schwerfraft, fon= bern die Manichfaltigfeit der finnlichen Erscheinung ju verstehen, die Materie ift für den Beift nicht langer "Bande", als ihre Biel= oder Manichfaltigfeit unüberwunden ift. In der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Befondern befteht die Erlöfung des Beiftes ans den Banden der Materie.

#### c) Rraft und Stoff.

Wer unserer Hauptlehre, welche wiederum zu erläutern ift, bis hierher folgte, wird anticipiren, daß die Kraft- und Stoff-Frage ihre Vermittlung oder Lösung in der Einsicht über das Verhältniß des Allgemeinen zum Besondern sindet. Bie verhält sich das Abstrafte zum Konfreten? so stellt sich mit andern Worten das gemeinschaftliche Problem einerseits derjenigen, welche in spiritueller Kraft und anderseits derjenigen, welche in materiellem Stoff den Impuls der Welt, das Wesen der Dinge, das non plus ultra der Wissenschaft sinden zu können glauben.

Liebig, der es besonders liebt, von feiner induftiven Biffenschaft hinüber zur Spekulation abzuschweifen, sagt, im

Sinne des Idealismus: "die Kraft läßt fich nicht feben, wir fonnen fie mit unfern Sanden nicht faffen; um fie in ihrem Befen und in ihrer Gigenthumlichfeit zu erkennen, muffen wir ibre Birfungen erforfchen." Wenn darauf bin der Mate rialist antwortet: "Stoff ist Kraft, Kraft ift Stoff, fein Stoff ohne Rraft, feine Rraft ohne Stoff," so bestimmen offenbar Beide das Berhaltnig nur negativ. Auf Jahrmarkten fragt. der Bringival den Sarlequin; Sarlequin, wo warft Du? -Bei ben Andern. - Bo maren Die Andern? - Bei mir. - Wie dort zwei Antworten mit einem Inhalt, fo baben wir bier zwei Barteien, welche mit differenten Borten fich in einer unbestrittenen Sache berumganten. Und um fo lacherlicher ift der Streit, je ernfthafter er genommen wird! Benn Bener die Rraft vom Stoff unterscheidet, fo will er damit nicht leugnen, daß die wirkliche Erscheinung der Rraft unzertrennlich an Stoff gebunden ift. Benn der Materialift behauptet, daß fein Stoff ohne Rraft, feine Rraft ohne Stoff ift, fo will er damit nichtleugnen, mas der Gegner behauptet, daß Rraft und Stoff different find.

Der Streit hat seinen guten Grund, seinen Gegenstand, aber der Gegenstand kommt im Streite nicht zum Borschein. Er wird vor den Parteien instinstiv verhüllt, um sich nicht die gegenseitige Unwissenheit gestehen zu mussen. Jeder will dem Andern beweisen, daß seine Erklärungen nicht ausreichen, ein Beweis, der von beiden hinreichend dargethan wurde. Büchner gesteht in den Schlußbetrachtungen zu "Kraft und Stoff", daß das empirische Material nicht ausreiche, um bestimmte Antworten auf transcendente Fragen geben, um diese Fragen positiv beantworten zu können, dagegen, sagt er ferner, "reicht es vollkommen aus, um sie negativ zu beantworten und die Hypothese zu vers

bannen." Mit andern Worten heißt das: Die Wiffenschaft des Materialisten reicht zu dem Beweise aus, daß der Gegner nichts weiß.

Der Spiritualift oder Idealift glaubt an ein geiftiges, b. b. gefpenstiges, unerflarbares Befen der Rraft. materialiftischen Forscher find unglaubig. Gine miffenschaftliche Begrundung des Glaubens oder Unglaubens ift nirgends vorhanden. Bas der Materialismus voraus hat, besteht darin, daß er das Transcendentale, das Befen, die Urfache, die Rraft nicht hinter der Erscheinung, nicht außerbalb des Stoffes fucht. Darin jedoch, daß er einen Unterschied zwischen Rraft und Stoff verfeunt, das Problem leugnet, bleibt er hinter dem Idealismus gurud. Der Materialist pocht auf die thatsächliche Untrenubarfeit von Rraft und Stoff und will fur die Trennung nur einen "außer = lichen, aus den foftematifchen Bedurfniffen unferes Beiftes hervorgegangenen Grund" gelten laffen. Büchner fagt, "Natur und Beift," Seite 66: "Rraft und Stoff von einander gesondert find für mich nichts weiter als Gedankendinge, Phantafien, Ideen ohne Befenheit, Sypothefen, welche für eine gefunde Naturbetrachtung gar nicht vorhanden find, weil alle Erscheinungen ber Natur durch eine folche Trennung alsbald dunfel und unverftändlich werden." Benn jedoch Büchner, ftatt mit "naturphilosophischen" Redens= arten, mit irgend einer Sachwiffenschaft fich produftiv beschäftigt, wird feine Praxis alsbald beweifen, daß die Trennung der Rrafte von den Stoffen feine "außerliche", fondern eine innerliche, d. h. wefentliche Nothwendigfeit ift, welche allein uns befähigt, die Erscheinungen der Natur zu erhellen und zu verfteben. Obgleich der Berfaffer von "Kraft und Stoff" sich das Motto wählt: "Now what

6\*

I want is - facts" - fo verfichern wir doch, daß die Devife mehr ein gedankenloses Bort, als eine ernfte Meinung ift. Go grobförnig ift der Materialismus nicht, daß es ibm pur um Thatfachen gebt. Thatfachen gibt die Natur in unendlicher Rulle. Jene facts, die Büchner fucht, geben gar fein spezifisches Mertmal feines Begehrens Solche Thatfachen will auch der Idealift. Rach oppothefen verlangt fein Naturforfcher. Bas alle Bebauer ber Biffenschaft gemeinschaftlich wollen, find nicht sowohl Thatfachen, als Erklärungen oder Erkenntniffe von Thatfachen. Daß es der Biffenschaft - Buchners "Raturvhilosophie" nicht einmal ausgenommen — nicht um leib= liche Stoffe, fondern um geiftige Rrafte geht, daß fur die Biffenschaft der Stoff nur Nebensache ift, um durch ihn Rrafte zu ermitteln, wird auch der Materialist nicht bestreiten Die Trennung von Rraft und Stoff "ift aus dem mollen. ipftematischen Bedürfnig unseres Beiftes bervorgegangen." Aber fo wie überhaupt die Biffenschaft aus Sehr mahr! dem fpftematischen Bedürfniß unseres Beiftes bervorgebt.

Der Gegensatz zwischen Kraft und Stoff ist so alt, wie der Gegensatz zwischen Idealismus und Materialismus. Die erste Bermittlung vollbrachte die Phantasie, durch den Glauben an Geister, welche sie allen natürlichen Erscheinungen als deren geheimes ursächliches Wesen substituirte. Biele besonderen Geister hat nun die Wissenschaft in neuerer Zeit dadurch ausgetrieben, daß sie an Stelle phantastischer Dämonen wissenschaftliche, d. h. generelle Erschärungen setzte. Wenn es uns gelungen ist den Dämon des reinen Geistes zu erklären, wird es uns nicht schwer, den besondern Geist der Kraft überhaupt durch die generelle Ersenntnis ihres Wesens auszutreiben, und somit auch diesen Gegens

sat zwischen Spiritualismus und Materialismus wiffens

Um Gegenstande der Biffenschaft, am Objeft des Beiftes ift Rraft und Stoff ungetrennt. In der leib= baften Ginnlichkeit ist Rraft Stoff, ift Stoff Rraft. Rraft lagt fich nicht feben." Ei doch! Das Geben felbit ift Das Seben ift foviel Birfung des Begenvure Kraft. ftandes, als Wirfung des Auges, eine Doppelwirfung und Birkungen find Rrafte. Bir feben nicht die Dinge felbft, fondern ihre Birfungen auf unsere Augen: wir feben ihre Und nicht nur feben läßt fich die Rraft, fie läßt fich boren, riechen, fcmeden, fühlen. Ber wird leugnen, daß er die Rraft der Barme, der Ralte, der Schwere zu fühlen vermoge? Bir führten bereits den Ausspruch des Brofeffor Ropve an: "die Barme felbst vermogen wir nicht mabrjunebmen, wir ichließen nur aus ihren Birfungen auf bas Borbandensein diefes Maens in der Natur." Mit andern Borten beift das, wir feben, boren, fühlen nicht die Dinge, fondern ibre Birfungen oder Rrafte.

Ebenso wahr, wie sich sagen läßt, ich fühle den Stoff und nicht die Kraft, läßt sich umgekehrt sagen, ich fühle die Kraft und nicht den Stoff. In der That, am Objekt, wie gesagt, ist beides ungetrennt. Bermöge der Denkkraft aber trennen wir an den neben= und nacheinander folgenden Erscheinungen das Allgemeine vom Besondern. Aus den verschiedenen Erscheinungen unsers Gesichts z. B. abstrahiren wir den allgemeinen Begriff des Sehens überhaupt und unterscheiden ihn als Sehkraft von den besondern Gegenständen oder Stoffen des Gesichts. Aus sinnlicher Bielfältigkeit entwickeln wir mittelst der Bernunft das Allgemeine. Das Allgemeine manichsaltiger Wasser-

Erfceinungen, das ift die vom Stoff Des Baffers unteridiedene Bafferfraft. Benn ftofflich verschiedene Sebel aleider Lange Diefelbe Rraft befiten, ift es mobl quaenfdeinlid. daß bier die Rraft nur fomeit vom Stoff verschieden ift. als fie das Bemeinich aftliche verschiedener Stoffe darftellt. Das Pferd giebt nicht obne Rraft und Die Rraft giebt nicht obne Bferd. In der That, in der Braxis ift das Bferd Die Rraft, Aber bennoch mogen wir die Ruge ift die Rraft das Bferd. fraft von andern Gigenschaften des Pferdes als etwas Apartes unterscheiden, oder mogen das Gemeinschaftliche per-·fcbiebener Bferdeleiftungen als allgemeine Pferdefraft abtrennen. ohne une deshalb einer andern Spoothefe fculdia zu machen. als wenn wir die Sonne von der Erde unterscheiden; obgleich in der That die Sonne nicht ohne Erde, die Erde nicht obne Sonne ift.

Die Sinnlichkeit ift une nur durch das Bewuftsein gegeben, aber das Bewußtsein fest dennoch die Sinnlichfeit Die Natur, je nachdem wir fie, vom Standpunft des Bewuftfeins, als bedingungslofe Einheit oder, vom Standvunkt der Sinnlichkeit, ale unbedingte Manichfaltigkeit gelten laffen, ift grengenlos vereint und grengenlos getrennte Bahr ift Beides: Einheit und Bielheit, doch jedes nur unter gemiffen Boraussehungen, relativ. Es fommt barauf an, ob wir vom Standpunft des Allgemeinen oder des Befondern, ob wir mit geiffigen oder mit forperlichen Augen Mit geiftigen Augen gefeben, ift der Stoff Rraft. Mit forperlichen Augen gesehen, ift die Kraft Stoff. Der abstrafte Stoff ift Rraft, Die fonfrete Rraft ift Stoff. Stoffe find Gegenstände der Sand, der Bragie. Rrafte find Begenftande der Erfenntnig, der Biffenschaft.

Die Wiffenschaft ift nicht beschränkt auf die sogenannte

miffenschaftliche Belt. Sie reicht über alle besonderen Rlaffen binaus, gebort dem Leben in feiner gangen Breite und Tiefe. Die Wiffenschaft gehört dem dentenden Denschen überhaupt. Go auch die Trennung zwischen Rraft und die stumpffinnigste Leidenschaft tann Nur praftisch verkennen. Der Beighale, der Geld anhäuft ohne feinen Lebensprozeß zu bereichern, vergißt, daß die vom Stoff verschiedene Rraft des Beldes das werthvolle Element ift; er vergißt, daß nicht der Reichthum als folcher, nicht die schlechte filberne Materie, sondern ihr geistiger Gehalt, die ihr inwohnende Rahigfeit Lebensmittel zu faufen, es ift, mas das Streben nach ihrem Befit vernünftig Jede miffenschaftliche Braxis, d. h. jedes Thun, welches mit voraus bestimmtem Erfolge, mit durchschauten Stoffen agirt, bezeugt, daß die Trennung von Stoff und Rraft, wenn auch mit dem Gedanken vollzogen, alfo ein Bedankending, doche deshalb feine leere Phantafie, feine Spothefe, fondern eine fehr mefentliche 3dee ift. Benn der Landmann fein Feld dungt, geht er insofern mit reiner Dungfraft um, ale es gleichgultig ift, in welchem Stoffe, ob in Ruhmift, Anochenmehl oder Buano Beim Abwägen eines Baarenballens fie fich verforpert. wird nicht der Stoff der Bewichtsftude, das Gifen , Rupfer oder der Stein nicht, sondern die Schwerfraft pfund. weife gehandhabt.

Allerdings, keine Kraft ohne Stoff, kein Stoff ohne Kraft. Kraftlose Stoffe und stofflose Kräfte sind Undinge. Benn idealistische Naturforscher an ein immaterielles Dasein von Kräften glauben, welche gleichsam im Stoffe ihren Sput treiben, die wir nicht sehen, nicht sinnlich mahr, nehmen und dennoch glauben sollen, so find es in

diesem Puntte eben keine Naturforscher, sondern Spekuslanten, d. h. Geisterseher. Doch ebenso kopflos ift ans dererseits das Wort des Materialisten, das die intellektuelle Scheidung zwischen Kraft und Stoff eine Sppothese nennt.

Damit Diese Scheidung nach Berdienst gewürdigt fei. damit unfer Bewuftfein die Rraft weder fviritualiftisch verflüchtigt, noch materialistisch verleugnet, sondern mif. fenschaftlich beareift, durfen wir nur das Unterscheidungsvermögen überhaupt oder an fic begreifen, d. h. feine abstrafte Form ertennen. Der Intellett fann nicht ohne finnliches Material overiren. Um zwischen Rraft und Stoff zu unterscheiden, muffen Diese Dinge finnlich gegeben, muffen erfahren fein. Auf Grund ber Erfahrung nennen wir den Stoff fraftig, die Rraft ftoff. Das zu begreifende finnliche Objekt ift alfo ein Rraft-Stoff, und ba nun alle Objefte in ihrer leiblichen Birflichfeit Rraft-Stoffe find, besteht die Unterscheidung, welche das Unterscheidungsvermögen daran vollbringt, in all gemeinen Art und Beife, der Ropfarbeit, in der Entwicklung des Allgemeinen aus dem Befondern. Der Unterschied zwischen Rraft und Stoff summirt fich unter den allgemeinen Unterschied des Konfreten und 26: ftraften. Den Berth Diefer Unterscheidung absprechen, beißt alfo den Berth der Unterscheidung, des Intellette überhaupt verfennen.

Benennen wir die sinnlichen Erscheinungen Kräfte des allgemeinen Stoffs, so ist dieser einheitliche Stoff nichts weiter, als die abstrafte Allgemeinheit. Berstehen wir unter der Sinnlichkeit die verschiedenen Stoffe, so ist das Allgemeine, welches die Verschiedenheit inbegreift, beherrscht

oder durchzieht, die das Besondere erwirkende Kraft. Ob Kraft, ob Stoff genannt, das Unstinnliche, das, was die Wissenschaft nicht mit den Händen, sondern mit dem Kopf sucht, das Wesenhafte, Ursächliche, Ideale, höhere Geistige ist die Allgemeinheit, welche das Besons dere umfaßt.

## "Praktische Vernunft" oder Moral.

### a) Das Beife, Bernünftige.

Die begriffene Methode des Biffens, das Berftandni des Beiftes ift bestimmt, die Brobleme der Religion un Philosophie alle zu lösen, die großen oder allgemeinen Une flärlichkeiten gründlichst zu erklären und somit die Korschun ibrem Berufe, der Erkenntniß empirischer Detailverbaltnif ganz und ungetheilt zurückzugeben. Berstehen wir als Gef der Bernunft, daß fie zu ihrer Bethätigung finnliches Dat rial voraussest, einer Ursache bedarf, so wird damit b Frage nach der ersten oder allgemeinen Ursache überflüss Die menschliche Bernunft ift dann ale erfte und lette, d foliefliche Urfache aller befondern Urfachen erkannt. steben wir als Geset, daß die Bernunft zu ihrer Thätiafe nothwendia Begebenes, einen Anfang bedarf, mit dem anfängt, fo muß die Frage nach dem ersten Anfang geistlo Berfteben wir, daß die Bernunft abstrafte Gir beiten aus tonfreten Manichfaltigfeiten entwickelt, daß f die Babrheit aus Erscheinungen, die Substanz aus Accidenze fonstruirt, Alles nur als Theil eines Ganzen, als Individuun einer Gattung, ale Eigenschaft einer Sache gewahr wird dann muß wohl die Frage nach dem "Ding an fich", nach einem Realen, welches selbstständig den Erscheinungen zu Grunde liegt, zu einer unerquidlichen Frage werden. Rurz, das Berständniß von der Unselbstständigkeit der Bernunft läßt uns das Begehr nach selbstständiger Erkenntsniß als unvernünftig erkennen.

Benn auch nun die Sauptangelegenheiten der Metaphyfit, die Urfache aller Urfachen, der Anfang der Anfange, das Wefen der Dinge, unferer heutigen Wiffenschaft wenig Quaftion machen, wenn auch die Bedürfniffe der Gegenwart über die Spekulation mächtig geworden find, so reicht diese praftische Beseitigung doch nicht aus zur Auflösung ihrer Ronfequenzen. Go lange es nicht als ein theoretisches Gefet verftanden ift, daß die Bernunft in je der Bragis ein finnlich gegebenes Objett bedarf, wird man das objettlofe Denken, diese Unart der spekulativen Philosophie, Erfenntniffe ohne Begattung mit einem finnlichen Gegenfande erzeugen will, niemals unterlaffen fonnen. Raturforscher zeigen uns das fehr deutlich, fobald fie von ihren handgreiflichen an abstrafte Gegenftande gelangen. Der Bant in Fragen der Lebensweisheit, der Sittlichkeit, der Streit über das Beife, Bute, Rechte, Schlechte zeigt, daß man hier an der Brenze wiffenschaftlicher Ginhelligfeit angetommen. Die egatteften Forfcher verlaffen im focialen Leben täglich ihre induftive Methode und verirren fich in philo-Bie in der Phyfif an unfinnliche fophische Spekulation. phyfitalifche Bahrheiten, an "Dinge an fich", fo glaubt man hier an das Bernunftige, Beife, Rechte, Schlechte ,,an fich", an abfolute Lebensverhaltniffe d. h. an unbedingte Bedingungen. Sier gilt es das gewonnene Refultat, die Rritif der reinen Bernunft in Anwendung ju bringen.

Indem wir das Bewuftsein, das Sein des Wiffens, b geistige Thatigkeit (nach ihrer allgemeinen Form) als En widlung des Allgemeinen aus dem Befondern erfannten . i es Umschreibung, wenn wir fagen, die Vernunft entwide ibre Erfenntniffe aus Gegenfagen. Unter gegebenen @ fceinungen von verschiedenem Umfang und verschieden Dauer, das Sein am Schein und ben Schein am Sein fennen; unter Bedürfniffen von verschiedener Dringlichte das Befentliche, Nothwendige durch minder Dringliche und umgekehrt bas Unwesentliche mittelft des Nothwendig ju nutericeiden : innerhalb verschiedener Groken das Gro am Rleinen und das Rleine am Großen, furz, Die Begenfat der Belt aneinander zu meffen, durch Auseinandersetzung vereinbaren, ift das Befen des Geiftes. Der Sprachgebrau nennt instinftiv erfennen auch ermeffen. Meffen benothi einen gegebenen Magstab. Sowenig wir Objefte zu tenne vermögen, welche ,,an fich" groß oder flein, bart oder weid flar oder trub find, fo mahr diefe Bradifate Berhaltniffe bi zeichnen, fo nothig fie einen Makstab vorausfeken, gi Grund deffen die Bestimmung Statt bat, fo nothig beda die Bernunft einen Makstab zur Ermittelung des Bernun tiaen.

Wenn wir Handlungen, Einrichtungen, Begriffe, Maxmen anderer Zeiten, Bölker oder Personen unvernünftig finder rührt das einsach aus der Anlegung eines verkehrten Mas stabes, weil man von den Boraussetzungen, von den Behältnissen absieht, auf Grund deren die fremde Vernünftig keit von der eigenen differirt. Bo die Menschen in ihrer geistigen Ermessen, wo sie in ihren Erkenutnissen auseinandergehen, verhalten sie sich gegeneinander, wie die Thermosmeter von Reaumur und Celsius, wovon das eine

den Siedepunkt mit 80 bezeichnet, mahrend das andere ibn 100 nennt. Ein verschiedener Magstab ift die Urfache eines verschiedenen Refultate. Auf fogenanntem moralifchem Gebiet fehlt jene wiffenschaftliche Einhelligkeit, deren wir uns in phyfischen Materien erfreuen, weil uns dort der einhellige Dagftab fehlt, über welchen fich die Naturwiffenschaft langft verständigt bat. Das Bernunftige, Bute, Rechte u. f. m. will man ohne Erfahrung, ohne Beihulfe der Empirie, spefulativ erfennen. Die Spekulation will die Urfache aller Urfachen, die maglose Urfache; die Wahrheit "an fich", die voraussegungelose, maßlose Bahrheit; das maßlos Gute, maglos Bernunftige u. f. w. Maglofigfeit ift das Bringip der Spekulation, unbeschränkte Zerfahrenheit, d. h. Dighellig-Wenn die Ungehörigen irgend einer pofifeit ihre Braxis. tiven Religion in Betreff ihrer Moral einig geben, fo haben fie das dem positiven Magstab zu danken, melden Dogmen, Lehren und Gebote ihrer Bernunft an die Sand geben. Benn wir anderseits aus reiner Bernunft erkennen wollen, wird fich die Abhängigfeit derfelben von irgend einem Maßftabe durch unreine, d. h. individuelle Erfenntniffe beweisen.

Maß der Wahrheit oder Wiffenschaft überhaupt ift die Sinnlichkeit. Das Maß der physischen Wahrheiten sind die Erscheinungen der Außenwelt, Maß der moralischen Wahrsheit ist der bedürfnigreiche Meusch. Die Handslungsweise des Menschen ist ihm durch sein Bedürfniß gezeben. Durst lehrt trinken, Noth lehrt beten. Das Bedürfniß lebt im Süden südlich, im Norden nördlich, beherrscht Zeit und Raum, Bölker und Individuen, heißt den Wilden jagen, und den Gourmand schlemmen. Das menschliche Bezdürfniß giebt der Bernunft das Maß zur Ermessung des

Buten, Rechten, Schlechten, Bernunftigen u. f. w. unserm Bedürfnig entspricht, ift gut, das Biderfpreche Das leibliche Gefühl des Menschen das Objekt der Moralbestimmung, das Objekt der "praktif Bernunft". Auf die widerspruchsvolle Berfcbiedenheit met licher Bedürfniffe grundet fich die miderfpruchevolle schiedenheit moralischer Bestimmungen. Beil der feu Bunftburger in der beschränften und der moderne Indus ritter in der freien Konfurreng prosperirt, weil fich die tereffen widersprechen, widersprechen fich die Unschauun und es findet der Gine mit Recht Diefelbe Institution nunftig, welche dem Undern unvernunftig ift. Bernunft einer Berfonlichfeit rein aus fich das Bernunf schlechthin zu bestimmen versucht, fann fie nicht andere, ibre Berson zum Maß der allgemeinen Menschheit mad Benn man der Bernunft das Bermogen zuspricht, in felbit die Quelle der moralischen Bahrheit zu befigen, fällt man in den spekulativen Arrthum, ohne Sinnlich obne Objeft Erfenntniffe produziren zu wollen. Aus I felben Frrthum geht die Anschauung hervor, melche die nunft dem Menschen als Autorität über ordnet, welche langt, daß fich der Mensch den Forderungen der Bern unterwerfe. Gie macht den Menschen zu einem Attribut Bernunft, mahrend in der That die Bernunft umgef Attribut des Menichen ift.

Die Frage, ob der Mensch von der Bernunft, oder Bernunft vom Menschen abhängt, ist der Frage gleich, der Bürger für den Staat oder der Staat für den Bürgda ist. In letzter höchster Instanz hat der Bürger de Primat, modificirt sich der Staat nach dem Bedürsniß de Bürgers. Sind einmal aber die höchsten dominirenden In

tereffen zu ftaatlicher Autorität gelangt, dann allerdings wird nachträglich der Bürger vom Staat abbangig. andern Borten beißt das: der Menfch lagt fich in Nebendingen von der Sauptsache beherrschen. Er bringt dem Großen, Bangen, Allgemeinen das minder Bedeutfame, Rleine, Bartifulare gum Opfer; er subordinirt dem mefentlichen nothwendigen Bedürfnig das.luxuriofe Geluft. ift nicht die Bernunft überhaupt, sondern die Bernunft eines gebrechlichen Körpers oder einer beschränkten Borfe, welche ben Freuden der Ausschweifung entfagen lehrt zu Gunften des allgemeinen Beile. Sinnliche Bedürfniffe find das Material, aus welchem die Bernunft moralische Bahrheiten anfertigt. Unter finnlich gegebenen Bedurfniffen von verfciedener Dringlichkeit oder verschiedenem Umfange das Befentliche, Bahre vom Individuellen zu icheiden, Ents widlung des Allgemeinen ift die Aufgabe der Bernunft. Der Unterschied zwischen dem scheinbar und wahrhaft Bernunftigen reduzirt fich auf den Unterschied mifchen dem Befondern und Allgemeinen.

Wir erinnern uns, daß die Vernunft, um zu sein, um zu wirken, um überhaupt erkennen zu können, Sinnlichkeit voraussetzt, einen gegebenen Gegenstand bedarf, der erfannt wird. Sein ist Bedingung oder Voraussetzung der Erkenntniß überhaupt. Wie die Aufgabe der Physik die Erkenntniß des wahren, so ist die Aufgabe der Weisheit die Erkenntniß des vernünftigen Seins. Ueberhaupt hat die Vernunft zu erkennen was ist, als Physik was wahr, als Weisheit was vernünftig ist. Wie wahr mit allgemein, so übersetzt sich vernünftig mit zweckmäßig, so daß wahrhaft vernünftig soviel wie allgemein zweckmäßig heißt. Wir sahen vorhin, daß eine Erscheinung der Sinnlichkeit

nicht mabr "an fich", sondern nur relativ mahr, nut mahr ober allgemein genannt ift mit Bezug auf ander Ericeinungen von geringerer Allgemeinheit. Go fann auch im menschlichen Leben eine Sandlungsweife nicht vernünftic ober zwedmäßig "an fich" fein - fie fann zwedmäßig nu beißen mit Bezug auf eine andere Sandlungsweife, weld denfelben 3med in minder zwedmäßiger, b. h. un zwei mäßiger Art erftrebt. Wie das Bahre, das Allgemeine Beziehung auf ein besonderes Objett, auf ein gegebenes Qua tum der Erscheinung, bestimmte Brengen unterftellt, innerhal deren es mahr oder allgemein ift, fo fest das Bernunftig oder Zwedmäßige gegebene Berhaltniffe voraus, innerhal deren es vernünftig oder zweckmäßig fein kann. Das Both explizirt fich felbst: der Zweck ift das Mag bes Zwecke mäßigen. Nur auf Grund eines gegebenen 3weckes läß fich das Zwedmäßige bestimmen. Ift erft der Zwed gegeben dann heißt die Sandlungsweise, welche denfelben am weite sten, breitesten, allgemeinsten verwirklicht, die vernünftige der gegenüber jede minder zwedmäßige Beife unvernun tig wird.

Auf Grund des bei Analyse der reinen Bernunft wickelten Gesetzes, daß alles Erkennen, alles Denken sich an ein sinnliches Objekt, auf ein Quantum der Sinnlichkeit bezieht, ist es offenbar, daß Alles, was unser Unterscheidungse vermögen unterscheidet, ein Quantum ist, daß also alle Und terschiede nur quantitativ, nicht absolut, nur graduell, nicht wesenhaft sind. Auch der Unterschied zwischen Unvernunst, und Bernunft, d. h. zwischen dem momentan oder individuell. Bernünftigen und dem Bernünftigen schlechthin, ist, wie aller Unterschied, rein quantitativ, so also, daß alle Unverzusten.

nunftigkeit bedingt vernünftig und nur das unbedingt Ber-

Berftehen wir, daß Erfennen überhaupt ein außerliches Objeft, ein außerliches Mag benöthigt, bann werden wir abfteben, bas maglos Bernunftige oder bas Bernunftige folechthin erkennen zu wollen. Bir werden uns befcheiden muffen, wie überhaupt, fo auch das Bernunftige im Befondern aufzusuchen. Bon der bestimmten Formulirung der Aufgabe, von der genauen Abgrenzung des finnlichen Quantums, mas erfannt merden foll, hangt das bestimmte, genaue, fichere, einhellige Resultat der Erkenntniß ab. ber Moment, die Berson, die Klasse, das Bolt gegeben und damit zugleich das wesentliche Bedürfniß, der allgemeine, dominirende Zwed, dann fann bas Bernunftige ober Zwedmäßige nicht mehr fraglich fein. Wohl vermögen wir auch gang allgemein menschliche Bernunftigkeiten zu kennen, aber unter der Boraussetzung, daß uns auch die allgemeine Menschheit und kein besonderer Theil zum Rafftab dient. Die Wissenschaft vermag nicht nur den förperlichen Bau eines befondern Individuums, fondern auch den allgemeinen Typus des menschlichen Körpers zu erfennen, aber das auch nur unter der Bedingung, daß sie dem Erkenntnißvermögen kein individuelles, fondern ein allgemeines Material unterbreitet. Benn die Naturwiffenschaft die gefammte Menfcheit in 4 oder 5 Ragen theilt, gleichsam ihr physiognomisches Gesetz aufstellt, in der Wirklichkeit dann später noch Bersonen oder Bolksstämmen begegnet, welche sich durch ihre feltenen Eigenschaften in keiner bestimmten Fraktion unterbringen laffen, fo ift doch das Dafein diefer Ausnahme fein Berbrechen wider die phyfifche Weltordnung, fondern nur ein Beweis von der Mangelhaftigfeit unferer

wiffenschaftlichen Eintheilung. Benn dagegen die berrichende: Anschauung irgend eine Sandlungsweise allgemein veruünfer tig oder unvernünftig beißt, und dann im Leben auf Biderfpruch ftogt, glaubt fie fich die Arbeit der Erkenntnig fparen zu können, indem fie dem Gegner das Bürgerrecht in derfittlichen Beltordnung abspricht. Statt fict durch das Dafein widersprechender Instanzen von der beschränkten Gultigfeit der Regel zu überzeugen, erfauft man Diefer durch Außerachtsetzung des Widerspruchs eine wohlfeile Abso-Es ift das ein dogmatisches Absprechen, eine negas lutbeit. tive Praxis, welche das Objeft als ungehörig ignorirt, aber tein pofitives Erfennen, tein einfichtsvolles Biffen. das eben durch Bermittlung der Widerfpruche fich dofumentirt.

Fordert demnach unsere Aufgabe die Ermittlung des Menschlich-Bernunftigen fchlechthin, so verdienen ein, solches Prädifat nur Sandlungsweisen, welche Ausnahme allen Menschen, Reiten und unter allen Berhältniffen zweds mäßig find - folglich widerspruchlofe und nichtssagende unbestimmte Allgemeinheiten. Dak vbvfi das Banze größer ift als der Theil, daß moralisch das Bute dem Schlechten vorzuziehen, find folche allgemeine, deshalb bedeutungelose, unpraktische Renntniffe. Der Gegenstand der Vernunft ift das Allgemeine, aber — das Allgemeine eines besondern Begenstandes. Die praftizirende Bernunft hat es mit dem Einzelnen, Besondern zu thun, mit dem Gegenfan des Allgemeinen, mit bestimmten, befondern Kennt. In der Physik zu fennen, mas Ganzes und mas Theil, unterstellt gegebene Erscheinungen oder Objekte. Bas moralisch das vorziehbare Gute, und mas das Schlechte fei,

fest zu feiner Ermittlung ein bestimmtes, gegebenes, spezielles Quantum menschlicher Bedürfniffe voraus. Die allgemeine Bernunft, fammt ihren allgemeinen ewigen Bahrbeiten ift ein hirngespinnft der Unwiffenheit, welches das Recht der Individualität in beillose Reffeln knebelt. wirkliche, mahre Bernunft ift individuell, tann nur individuelle Erfenntniffe zeugen, die nicht weiter allgemein find, als ihnen ein allgemeines Material unterliegt. im Allgemeinen ift nur das, mas je be Bernunft anerkennt. Benn die Bernunft einer Zeit, Rlaffe oder Berfon vernünftig heißt, wovon anderwarts das Gegentheil anerfannt ift, wenn der russische Adelige die Leibeigenschaft und der englifche Bourgeois die Freiheit feines Arbeiters eine vernunftige Inftitution neunt, so ift etwa feine von beiden schlechtbin, fondern jede nur relativ, nur in ihrem mehr oder minder beschränften Rreise vernünftig.

Daß hiermit der hohen Bedeutung unferer Vernunft nicht widersprochen ift, dürfte eine überstüssige Versicherung sein. Wenn die Vernunft auch die Gegenstände spekulativer Forschung, die Objekte der moralischen Welt, das Wahre, Schöne, Rechte, Schlechte, Vernünftige u. s.w. nicht absolut, nicht selbstständig zu entdecken vermag, so wird sie doch mit Hülfe sinnlich gegebener Verhältnisse, relativ, Allgemeines und Besonderes, Sein und Schein, nothwendige Bedürknisse und luxuriöse Gelüste wohl zu unterscheiden wissen. Auch wenn wir den Glauben an das Vernünftige an sich ablegen, und in Folge dessen keine absoluten Friedensfreunde sind, mögen wir doch den Krieg mit Bezug auf die friedlichen Interessen unserer Zeit oder Bürgerschaft ein heilloses Uebel nennen. Erst wenn wir die vergebliche Entdeckungsreise nach der Wahrheit überhaupt einstellen, werden wir das räumlich und

zeitlich Wahre zu finden wissen. Gerade das Bewußtsein von der nur relativen Gultigkeit unserer Erkenntnisse ift der kräftigste Gebel des Fortschritts. Die Gläubigen der absossuten Wahrheit besigen in ihrer Anschauung das monotone Schema ehrbarer Menschen und vernünftiger Einrichtungen. Sie widersegen sich deshalb allen menschlichen und geschichte lichen Formen, welche ihrer Norm nicht passen und die doc die Wirklichkeit ohne Rücksicht auf ihren Kopf hervorbringt Die absolute Bahrheit ist der Urgrund der Intoleranzungelehrt geht die Toleranz aus dem Bewußtsein von der beschränkten Gültigkeit "ewiger Wahrheiten" hervor. Dasserständniß der reinen Bernunft d. h. Einsicht in die allger meine Abhängigkeit des Geistes ist der wahre Weg zur praktischen Bernunft.

#### b) Das sittlich Rechte.

Dem Wefen nach beschränft fich unfere Arbeit auf den Nachweis, daß reine Bernunft ein Unding ift, daß die Bernunft Inbegriff der einzelnen Erkenntnigakte ift, welche nur vermeintlich reine d. h. allgemeine, thatsächlich aber un nothwendig immer nur praftische, b. b. befondere Erfenfig niffe inbegreift. Bir betrachteten die Philosophie, die vor gebliche Biffenschaft reiner oder absoluter Erfenntniffe. 3br 3med erweist fich eitel, insofern die philosophische Entwidlung einen fortwährenden Enttäuschungsaft darftellt, wo die unbedingten oder absoluten Systeme sich als räumlich Unsere Darftellung hat die und zeitlich bedingt ermeifen. relative Bedeutung emiger Bahrheiten gezeigt. fannten die Bernunft von der Sinnlichkeit abhängig, erkannten bestimmte Grenzen als nothwendige Bedingung ber Bahrheit überhaupt. In fpeziellem Bezug auf Lebensweisheit sahen wir die gewonnene Wissenschaft des "reinen" Erfenntnißvermögens praktisch bestätigt, durch die Abhängigfeit des Weisen oder Bernünftigen von sinnlich gegebenen Berhältnissen. Bringen wir diese Theorie ferner bei der Moral in engerem Sinne in Anwendung, so muß sich auch hier, wo das Rechte und Schlechte streitbar ist, durch die wissenschaftliche Methode wissenschaftliche Einhelligkeit erreichen lassen.

Die heidnische Moral ift eine andere als die driftliche. Die feudale Moral unterfcbeidet fich von der modern burgerlichen, wie Tapferfeit und Rahlungefähigfeit. Rurg, Dag Die verschiedenen Zeiten und verschiedenen Bolter verschiede= ner Moral find, bedarf feiner Ausführung en detail. gilt diefen Bechfel ale nothwendig begreifen, ale Borgua Der menichlichen Gattung, ale geschichtliche Entwicklung, und fomit den Blauben an die "emige Bahrheit", mofür jedesmal die herrschende Rlaffe ihre eigennütigen Bebote ausgiebt, umzutauschen gegen die Wiffenschaft, daß bas Recht aberhaupt ein purer Begriff ift, den wir vermöge der Denffraft den verschiedenen einzelnen Rechten entnehmen. Das Recht im Allgemeinen bedeutet nicht mehr und nicht minder, als jeder Gattungename, ale 3. B. der Ropf über= Beber mirfliche Ropf ift ein aparter, entweder haupt. Menfchen- oder Thierfopf, breit oder lang, fcmal oder did, d. h. eigen oder individuell geartet. Aber jeder aparte Ropf hat doch wieder allgemeine Eigenschaften, Gigenschaften, melde allen Ropfen übereinstimmend angehören, 3. B. des Körpers Oberhaupt zu fein. Ja, jeder Kopf hat so viel Bemeines wie Avartes, nicht mehr eigen als fommun. Denfvermogen entnimmt den einzelnen, mirflichen Ropfen Das Allgemeine und verschafft fich fo den Begriff des Ropfes, d. i. den Kopf überhaupt. Wie der Kopf überhaupt das Gemeinschaftliche aller Röpfe, so bedeutet das Recht übershaupt das Gemeinschaftliche aller Rechte. Beides find Besgriffe und keine Dinge.

Jedes wirkliche Recht ift ein besonderes, recht nur unter gewiffen Umftanden, für gewiffe Beiten, Diefem ober jenem Bolfe. "Du follft nicht todten," ift Recht im Frieden unrecht im Kriege; recht für die Majorität unserer Geset schaft, welche ihrem dominirenden Bedürfniffe die Muden der Leidenschaft geopfert wiffen will, doch unrecht dem Bilden, der nicht soweit gefommen ein friedliches gefelliges Leben zu schäten, der deshalb das angeführte Recht als unrechte Beschränfung feiner Freiheit empfindet. Rur Die Lebensliebe ift der Mord ein schimpflicher Greuel, fur Die Rache ein köftliches Labfal. Go ift der Raub dem Rauber recht und bem Beraubten unrecht. Bon einem Unrecht überbaupt tann dabei nur in einem relativen Sinne die Rede fein. Die Handlung ift nur soweit allgemein unrecht, als fie allgemein migliebig ift. Sie ift der großen Mehrzahl unrecht. weil unfere Beneration mehr Intereffe am burgerlichen Said del und Wandel ale an den Abenteuern der Beerftrage bat.

Wollte ein Gesetz, eine Lehre, eine Handlung absolut recht, trecht überhaupt sein, so müßte sie dem Wohle aller Menschen, unter allen Verhältnissen, zu allen Zeiten entsprechen. Dieses Wohl ist jedoch so verschieden, wie die Menschen, ihre Umstände und die Zeit. Was mir gut, ist einem Andern schlimm, was in der Regel wohl, thut ausnahmsweise leid; was einer Zeit frommt, hemmt eine andere. Das Gesetz, welches Anspruch darauf machen wollte, Recht überhaupt zu sein, dürfte nie und Niemand widersprechen. Keine Moral, keine Pslicht, kein kategorischer Imperativ, keine Idee des Guten vermag den

The state of the s

Menschen zu lehren, was gut, was bose, was recht, was unrecht sei. Gut ist, was unserm Bedürfniß entspricht, bose, was ihm widerspricht. Aber was ist wohl gut überhaupt? Alles und Nichts! Nicht das grade Holz ist gut, nicht das krumme. Reines ist gut, und jedes ist gut — da wo ich seine bedarf. Und wir bedürfen Alles, gewinnen jedem Dinge eine gute Seite ab. Wir sind nicht beschränkt auf dies oder jenes. Wir sind unbeschränkt, universell, allbedürftig. Deshalb sind unsere Interessen unzählbar, unsagbar, deshalb ist jedes Gesetz ungenügend, weil es immer nur ein besonderes Wohl, ein einzelnes Interesse im Sinne hat, deshalb ist kein Recht recht, oder auch alle Rechte: du sollst tödten und du sollst nicht tödten.

Der Unterschied zwischen guten und bofen, rechten und fcblechten Bedurfniffen findet, wie Bahrheit und Irrthum, wie Bernunft und Unvernunft, feine Auflösung in dem Unterfcbiede des Befondern und Allgemeinen. Die Bernunft vermag aus fich fowenig positive Rechte, absolut moralische Maximen zu entdeden wie irgend eine andere spekulative Wahrheit. Erft wenn ihr finnliches Material gegeben ift, wird fie der Bahl nach das Allgemeine und Befondere, dem Grade nach das Wefentliche und Unwefentliche zu ermeffen Die Erfenntniß des Rechten oder Moralischen will, wie die Erkenntniß überhaupt, das Allgemeine. Aber das Allgemeine ift nur möglich innerhalb gefetter Schranfen, als das Allgemeine eines befondern, gegebenen, finnlichen Objefts. Wenn man irgend eine Marime, irgend ein Gefet ober Recht, ju Recht "an fich", ju Recht überhaupt oder im Allgemeinen macht, fo vergißt man diefe nothwendige Befchrantung. Das Recht im Allgemeinen ift junachft ein leerer Begriff, ber erft einen vagen Inhalt gewinnt, wenn er als Recht des Menschen im Allgemeinen erfaßt wird. Di Moral, die Bestimmung des Rechten hat jedoch einen protischen Zweck. Lassen wir nun das allgemein menschliche, da widerspruchslose Recht für moralisches Recht gelten, so wir nothwendig der praktische Zweck versehlt. Eine That od Handlungsweise, welche allgemein, d. h. überall recht is empsiehlt sich selbst, bedarf deshalb keiner gesehlichen Bischrift. Nur das determinirte, bestimmten Personen, Klassen, bestimmten Zeiten und Umständen angepaßte Cieth hat praktischen Werth und ist um so praktischer, begrenzter, bestimmter, präziser, je weniger allgemein es ist

Das allgemeinfte, weiteft anerkannte Recht ober Be durfniß ift feiner Qualität nach nicht rechtlicher, nicht beffer oder merthvoller ale das fleinfte Recht eines Augen blide, ale das momentane Bedürfniß einer Berfonlichfeit. Db wir auch die Sonne hunderte oder taufende Meilen groß wiffen, find wir dennoch frei, fie tellergroß zu feben Db wir auch ein Gebot der Moral theoretisch oder im Allae meinen als gut und beilig anerfennen, find wir boch in be Braxis frei, daffelbe momentan, stellenweise, individuell schlecht und nichtenutig zu verwerfen. Auch das hebri heiligste allgemeinste Recht gilt nur innerhalb gesetzte Schranken, und innerhalb gefetter Schranken ift auch das graffeste Unrecht gultiges Recht. Wohl besteht ein ewiger Unterschied zwischen vermeintlichen und mahren Intereffen zwischen passion und raison, zwischen wesentlichen, dominis renden, allgemeinen, anzuerkennenden Bedürfniffen und Neigungen und zufälligen untergeordneten, besonderen Bes Aber diefer Unterschied begründet feine zwei getrennten Welten, eine Welt des Guten und eine andere Welt des Bofen. Der Unterschied ift fein positiver, allgemeiner, beständiger, absoluter, sondern gilt nur relativ. Er richtet fich, wie der Unterschied von schön und hällich, nach der Individualität desjenigen, der da unterscheidet. Bas hier ein wahres, gebotenes Bedürfniß, ift dort eine sekundare, untergeordnete, verwersliche Neigung.

Die Moral ist der summarische Inbegriff ber verschiedensten einander widersprechenden sittlichen Geset, welche den gemeinschaftlichen Zweck haben die Handlungsweise des Menschen gegen sich und Andere derart zu regeln, daß bei der Gegenwart auch die Zufunst, neben dem Einen das Andere, neben dem Individuum auch die Gattung bedacht sei. Der einzelne Mensch sindet sich mangelhaft, unzulänglich, beschränkt. Er bedarf zu seiner Ergänzung des Andern, der Gesellschaft und muß also, um zu leben, leben lassen. Die Rücksichten, welche aus dieser gegenseitigen Bedürftigkeit hervorgehen, sindes, was sich mit einem Wort Moral nennt.

Die Unzulänglichkeit des Einzelnen, das Bedürfniß der Genossenschaft ist Grund oder Ursache der Berückschtigung des Nächsten, der Moral. So nothwendig nun der Träger dieses Bedürfnisses, so nothwendig der Mensch immer individuell ist, so nothwendig ist auch das Bedürfniß ein individuelles, bald mehr und bald minder intensiv. So nothwendig der Nächste verschieden ist, so nothwendig sind die erforderlichen Nücksichten verschieden. Dem konkreten Menschen gehört eine konkrete Moral. So abstrakt und inhaltslos wie die allgemeine Menschheit, so abstrakt und inhaltslos ist auch die allgemeine Sittlichkeit, so unpraktisch und erfolgslos sind auch die ethischen Gesetz, welche man aus dieser

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

vagen Idee abzuleiten sucht. Der Mensch ist eine lebendige Bersönlichkeit, die ihr heil und ihren Zweck in sich selbst, zwischen sich und der Welt das Bedürfniß, das Interesse als Mittler hat, die keinem Gesetz, ohne Ausnahme, längern und weiteren Gehorsam schuldet, als es diesem Interesse untersthan ist. Die moralische Pflicht und Schuldigkeit eines Individuums geht nie über sein Interesse hinaus. Was aber darüber hinausgeht, das ist die materielle Macht der Allgemeinen über das Besondere.

Bestimmen wir als Aufgabe ber Bernunft Die Ermitte! lung des moralisch Rechten, fo kann ein einhelliges, wiffenicaftliches Refultat erzielt werden unter der Bedingung, daß wir une vorber über die Berfonen ober Berbaltniffe, über Die Grengen einigen, innerhalb deren das allgemein Rechte zu bestimmen sei, dadurch alfo, daß wir feine Rechte an fich, fondern beterminirte Rechte für bestimmte Boraussekungen fuchen, dadurch, daß wir die Aufgabe prazifiren. Die widerfpruchevolle Bestimmung der Moral, die mighellige Lösung beruht auf dem Diffverständnif der Aufgabe. Dbne ein geges benes Quantum der Sinnlichfeit, ohne begrenztes Materi das Rechte fuchen, ift ein Uft der Spefulation, welche überhause die Natur ohne Sinne erforschen zu können glaubt. In dem Begehr aus puren Erfenntnigaften oder pur aus der Bernunft eine positive Bestimmung der Moral zu erlangen, manifestirt fic der philosophische Glaube an Erfenntniffe a priori.

"Es ift wahr," fagt Macaulan in seiner Geschichte Englands, wo er von dem Aufstande gegen die gesetzlose und grausame Regierung James II. redet, "die Grenze zwischen der gerechten und ungerechten Auflehnung ist unmöglich genau zu bestimmen. Diese Unmöglichseit stammt aus der Natur des Unterschieds zwischen Recht und Unrecht und fin-

· Transfer

det sich in allen Theilen der Ethist wieder. Die gute Handlung ist von der schlechten nicht so genau zu unterscheiden, wie der Kreis vom Viereck. Es giebt eine Grenze, wo Tugend und Laster in einander übergehen. Wer vermöchte wohl den Unterschied zwischen Muth und Verwegenheit, zwischen Vorsichtigkeit und Feigheit, zwischen Freigebigkeit und Verschwendung genau zu markiren? Wer ist sähig zu bestimmen, wie weit die Gnade über das Verbrechen auszudehnen ist, wo sie aufhört den Namen der Gnade zu verdienen und zur verderblichen Schwachheit wird?"

Die Unmöglichkeit der genauen Bestimmung dieser Grenze ursacht nicht im Sinne Macaulay's die Natur des Unterschieds zwischen Recht und Unrecht, sondern die bestangene Anschauung, welche an ein unbegrenztes Recht, an positive Tugenden und Laster glaubt, welche sich nicht zu der Einsicht erhoben hat, daß gut und brav, recht und schlecht immer nur einer Relation des Subjetts, das urtheilt, gilt, wund nicht dem Objett an sich. Muth ist in den Augen des Borsichtigen Berwegenheit und Borsicht in den Augen des Muthigen Feigheit. Die Aussehnung gegen eine bestehende Regierung ist immer nur den Ausständischen gerecht, den Angegriffenen immer unrecht. Reine Handlung kann recht überhaupt, absolut recht oder unrecht sein.

Dieselben Eigenschaften des Menschen find je nach Bedürfniß und Berwendung, je nach Zeit und Ort, bald gut, bald
schlecht. Hier gilt Binkelzügigkeit, Lift und Berschlagenheit,
dort Treue, Gradheit und Offenheit. Hier führt Barmherzigfeit und Milde, dort rückschofe, blutige Strenge zum
Zweck und zur Bohlfahrt. Die Quantität, das mehr
o der minder Heilsame einer menschlichen Eigenschaft bestimmt den Unterschied zwischen Tugend und Laster.

Nur insoweit die Bernunft das auantitative Recht einer Gigenschaft, Boridrift oder Sandlung zu ermeffen mag, weiß fie Recht und Unrecht, Tugend und Laften Rein tategorifcher Imperativ, fein ethisches begrundet das wirkliche praftische Recht, umgekehrt fin Die Sthif ihre Begrundung in dem wirklichen finnlig Recht fein. Der Bernunft überhaupt ift Freimutbigfeit fi beffere Charaftereigenschaft als Berichlagenheit. Nur ti fern die Freimuthiafeit quantitativ, d. b. öfter, bäuft allgemeiner beffer befommt als Berichlagenheit, ift erf vorziehbar. Daraus erhellt, daß eine Biffenschaft des R ten nur insoweit der Bragis jum Leitfaden Dienen fann, anderseits die Braxis der Biffenschaft zur Boraussetzu Die Wiffenschaft fann die Braris nicht weit gedient bat. belehren, als fie erstlich von der Braxis belehrt worden i Die Vernunft fann die Sandlungsweise des Menfchen nicht voraus bestimmen, weil fie die Wirklichkeit nur erfahren nicht anticipiren fann, weil jeder Menfc, jede Situation ne ursprünglich, original, nie dagemefen ift, weil fich die Do lichkeit der Vernunft auf das Urtheil a posteriori beschrän

Das Recht im Allgemeinen oder das Recht an sich ein Recht in's Blaue hinein, ift ein spekulativer Bunse Das wissenschaftlich allgemeine Recht bedarf g gebener, sinnlicher Boraussezungen, auf deren Grund des Bestimmung des Allgemeinen Statt hat. Die Wissenschaft feine dogmatische Versicherung, die da sagen könnte: da oder das ist recht; weil es als recht erkannt wird. Die Wissenschaft bedarf zu ihren Erkenntnissen einen äußerlicher Grund. Sie kann das Rechte nur erkennen, sofern es recht ist. Se in ist Material, Voraussezung, Bedingung, Grund der Wissenschaft.

Aus dem Gesagten ergiebt sich die Forderung, die Moral, statt spekulativ oder philosophisch, industiv oder wissenschaftlich zu erforschen. Wir durfen keine absolut, sondern nur relativ allgemeine Rechte zu kennen begehren, immer nur Rechte vorher bestimmter Voraussehungen als moralische Aufgabe der Bernunft bestimmen. So löst sich der Glaube an eine sittliche Weltordnung in das Bewustsein der menschlichen Freiheit auf. Die Erkenntniß der Bernunft, des Wissens oder der Wissenschaft schließt ein die Erkenntniß von der beschränkten Rechtsgültigkeit aller ethischen Maximen.

Bas auf den Menschen den Gindruck des Seilvollen, Berthvollen, Göttlichen machte, ftellte er im Tabernafel Des Glaubens als das bochwürdigste Gut aus. Der Meanpter Die Rate und ber Chrift die vaterliche Borforge. Go, als fein Bedürfniß ihn anfänglich ju Ordnung und Bucht anführte, begeisterte die Bohlthat des Gefeges ihn zu einer fold boben Meinung von der adligen Berfunft desfelben, daß er das eigene Machwert für göttliche Bescheerung Die Erfindung der Mausfalle oder andere mohl= thatige Neuerungen verdrangten Die Rate aus ihrer erhabenen Stellung. Bo der Menfch fein eigener Berr wird, fich felber Schutz und Schirm, wo er felbft vorfieht, wird jede andere Borfehung unnug, mit feiner Mündigkeit eine höbere Bormundschaft läftig. Der Mensch ift ein eifersüchtiger Menfch! Rudfichtslos subordinirt er Jegliches seinen Intereffen: Bott und Bebot! Mag fich nun eine Berordnung durch ihre treue Dienste eine noch so alte und wichtige Autoritat erworben haben, neue, contradiftorifche Bedurfniffe degradiren die göttliche Instruktion zur menschlichen Sagung, das alte Recht zum frifchen Unrecht. Die Ginschüchterung mittelft exemplarischer Strafe: Aug' um Auge, Babn um

Bahn, welche der Gebräer als den Schutherrn moralische Bandels gesalbt und geehrt hatte, dem fündigte der Chriganz frivol den Respekt. Er hatte den Segen der Friel fertigkeit kennen lernen, brachte die ergebene Duldung in heilige Land, besetzte den leeren Tabernakel mit der sank müthigen Jumuthung, auch die Linke noch hinzuhalten, wen die Rechte Ohrseigen satt hat. Und in unserer, dem Naminach wohl christlichen, jedoch der That nach höchst antichrischen Zeit, ist die verehrte Duldung längst außer Prax gesommen.

Bie jeder Glaube feinen besondern Gott. fo bat je Reit ibr besonderes Recht. Soweit bleiben Religion un Moral mit der Berehrung ibres Beiligthums in Ordnung aber grrogant werden die Gefellen, weil fie fich breiter mache als fie find, weil fie, mas zeitweise, mas unter gewiffen Un ftanden göttlich und recht, nun auch allen weiteren Berbat niffen als ein Unübertreffliches, Abfolutes, Bermanentes au burden möchten, weil fie mit dem beilfamen Remedium ibn individuellen Krankbeit die Charlatanerie einer Universa medizin treiben, weil fie übermuthig ihre Berkunft vergeffe Urfprunglich diftirt ein individuelles Bedurfniß das Gefe und dann foll der allbedürftige Menich auf dem fdmal Seil diefer Regel tangen. Urfprünglich ift das wirkli Bute recht, und dann foll nur das gebotene Recht wirklich gr fein. Das ift das Unerträgliche: dem etablirten Befet ift nicht genug, diefer Reit, diefem Bolfe oder Lande, dief Rlaffe oder Rafte recht zu fein; es will alle Welt dominire will Recht überhaupt fein, fo als wenn eine Bille Medik ment überhaupt fein wollte, gut für Alles, gut für Durchfa und aut für Sartleibigfeit. Diese dunkelhaften Uebergrif heimschicken, dem Sahn die Pfauenfeder ausrupfen, ift Sac

des Fortschritts, welcher den Menschen über die erlaubte Grenze hinausleitet, ibm die Belt erweitert, feinen bedrangten Intereffen die vorenthaltene Freiheit wiedererobert. Die Ueberfiedlung von Balaftina nach Europa, wo der verbotene Benuß des Schweinfleifches die folimme Folge von Brind und Rrape nicht mehr nachzieht, erlöft unsere natürliche Freibeit von einer nunmehr finnlofen, wenn auch ehemals göttlichen Befdränfung. Doch reißt der Fortschritt einem Gott oder Recht nicht die Treffen ab, um fie andern anzuhängen: das ware Taufch, fein Acquifit. Die Entwicklung verweift Die überlieferten Beiligen nicht des Landes; fie drangt fie nur gurud von dem usurpirten Boden des Allgemeinen in ihr befonderes Gehege. Das Rind hebt fie auf und schüttet dann das Bad aus. Beil die Rage den Seiligenschein verloren, weil fie aufhört Gott zu fein, bort fie noch nicht auf zu maufen, und wenn auch die judifchen Gebote zeitbestimmter Reinigung langft verschollen, blieb boch bie Sauberfeit immer noch in verdienter Achtung. Nur einer bkonomischen Berwaltung des alten Erwerbs verdanken wir ben gegenwärtigen Reichthum der Civilisation. wicklung ift ebensoviel konfervativ als revolutionar und findet in jedem Gefet foviel Unrecht als Recht.

Zwar spüren die Gläubigen der Pflicht Differenz zwischen moralischem und gesetzlichem Recht; doch läßt ihre interessirte Befangenheit sie nicht zu der Einsicht, daß jedes Gesetz ursprünglich moralisch und jede bestimmte Moral im Berlauf der Entwicklung zum bloßen Gesetz herabsinkt. Ihr Berständniß erreicht andere Zeiten und andere Klassen, nur nicht die eigenen. In den Gesetzen der Chinesen und Lappländer erkennt man chinessische und lappländische Bedürfnisse. Doch weit erhabener ist das Reglement des bürgerlichen Lebens!

Unfere heutigen Einrichtungen und Moralbegriffe sind ei weder ewige Natur- und Bernunftwahrheiten oder peru nente Orakelsprüche eines reinen Gewissens. Als wenn ni der Barbar auch eine barbarische Bernunft; als wenn ni der Türke ein türkisch, der Hebräer ein hebräisch Gewisshätte; als wenn sich der Mensch nach dem Gewissen richt könnte, da sich doch umgekehrt das Gewissen nach dem Richen richtet!

Ber die Bestimmung des Menschen beschränft auf Gott lieben und dienen, um fpater emig felig zu werden, n die überkommenen Borfdriften feiner Moral gläubig Autorität anerkennen und demnach wandeln. Wem daged die Entwicklung, die Bildung, die irdische Seligkeit Menschen Zweck ift, wird die Frage nach dem Titel die Superiorität feineswegs mußig finden. Das Bewußtfi individueller Freiheit schafft erft die zum beherzten Fortsch nothige Rudfichtelofigfeit gegen Undermanne Regel, er uns von dem Streben nach einem illusorischen Ideal, ei besten Belt überhaupt und gibt uns den bestimmten pr tifchen Intereffen unferer Zeit oder Individualität gur Bugleich aber fohnt es uns aus mit der bestehenden wi lichen Welt, welche wir nun nicht mehr betrachten als v fehlte Realisation dessen, was sein foll, sondern als Di nung deffen, mas fein tann. Die Belt ift immer red Bas da ift, foll fein und foll nicht eher anders fein bis anders wird. Wo die Wirflichkeit, die Macht, ist per se at Das Recht, d. h. die Formulirung des Rechten. Der Ohnma bleibt in Wirklichkeit fein weiteres Recht als erft die Uebi macht zu erftreben, um dann ihrem Bedürfniß die verweiger Geltung zu schaffen. So wie uns das Verständniß der Geschich Die Religionen, Sitten, Einrichtungen und Anschauungen d Bergangenheit nicht nur von der negativen, lächerlichen, versbrauchten, sondern auch von der positiven, vernünftigen, nothwendigen Seite zeigt, welche uns z. B. die Bergötterung der Thiere als begeisterte Anerkennung ihrer Nüplichkeit verstehen lernt; so zeigt uns das Berständniß der Gegenwart die bestehende Ordnung der Dinge nicht allein in ihrer Unzulänglichkeit, sondern auch als vernünftige, nothwendige Conclusion vorhergegangener Prämissen.

### c) Das Beilige.

In dem bekannten Sat: der Zwed heiligt das Mittel, findet die entwickelte Theorie der Moral ihre praktische Formulirung. Die Maxime diene, zweideutig gesprochen, uns und den Zesuiten zum gemeinschaftlichen Borwurf. Die Bertheidiger der Gesellschaft Jesu bestreben sich dieselbe als eine böswillige Berläumdung ihres Clienten darzustellen. Wir wollen zwischen den Parteien weder für noch gegen sprechen, sondern unser Wort der Sache selbst leihen, den Lehrsat als wahr, vernünftig begründen, ihn in der öffentslichen Meinung zu rehabilitiren suchen.

Bur Beschwichtigung des allgemeinsten Widerspruchs dürfte das Berständniß genügen, daß Mittel und Zwecke sehr relative Begriffe sind, daß alle besondern Zwecke Mittel und alle Mittel Zwecke sind. So wenig ein positiver Unterschied zwischen groß und klein, zwischen Recht und Unrecht, zwischen Tugend und Laster statt hat, sowenig vermögen wir zwischen Mittel und Zweck positiv zu unterscheiden. Für sich apart, als Ganzes betrachtet, ist jede Handlung Selbstzweck und die verschiedenen Momente, in welche sich auch die kurzzeitigste Handlung theilt, sind ihre Mittel. In Gemeinschaft mit andern Handlungen ist jede besondere Handlung Mittel,

Das mit feines Gleichen einen allgemeinen 3med erfte Sandlungen find an fich meder Mittel noch 3mede. Un: für fich ift Nichts. Alles Sein ift relativ. das, was fie find, nur in und durch ihre Beziehungen. ftande andern die Sache. Infofern jede Sandlung and Sandlungen neben fich bat, ift fie Mittel, bat fie ihren 31 außer fich, in der Gemeinschaft; infofern aber jede Sandle abgeschloffen für fich ift, ift fie 3med, der feine Mittel fchließt. Bir effen um ju leben; infofern mir jedoch mabr Des Effens leben, leben wir nm ju effen. Bie fich bas Le ju feinen Funktionen, fo verhalt fich ber 3med ju fein Mitteln. Bie das Leben nur der Inbegriff der Lebensfuntt nen, fo ift der 3med Inbegriff feiner Mittel. Der Unt schied zwischen Mittel und Zweck reduzirt fich auf den Unt ichied zwischen bem Besondern und Allgemeinen. apftrafte Unterschiede reduziren fich auf diefen einen Unterschi weil die Abstraftiones oder die Unterscheidungefraft fel fich reduzirt auf das Bermögen zwischen dem Befondern ul Allgemeinen zu unterscheiden. Diese Unterscheidung fest Material, Gegebenes, einen Kreis finnlicher Erscheinn gen, Etwas voraus, burch welches fie fich bethätigt. dieser Areis auf dem Gebiete ber Sandlungen ober Funkt nen gegeben, mit andern Borten, ift eine vorherbegren Ungah! vericbiedener Sandlungen der Gegenstand, fo nenu wir das Allgemeine 3med und jeden mehr oder mind großen Theil des Rreifes, iche befondere Funttion Mitt Db irgend eine bestimmte Sandlung 3med oder ob Mitt ift, bangt ab davon, ob mir fie betrachten als Banges, Beziehung zu ihren eigenen Momenten, woraus fie fich gi fammenfest, oder als Theil, in Beziehung ihrer Gemeinschaf mit andern Sandlungsweifen. 3m Allgemeinen, von einer Standpunkt, welcher alle menschlichen handlungen totaliter überschaut, welcher die Totalität der menschlichen handlungen zum Gegenstande hat, gibt es nur einen Zwed: das menschliche heil. Dieses heil ist Zwed aller Zwede, Zwed in letzter Instanz, ist der eigentliche, wahre, allgemeine Zwed, dem gegenüber-alle besondern Zwede nur Mittel sind.

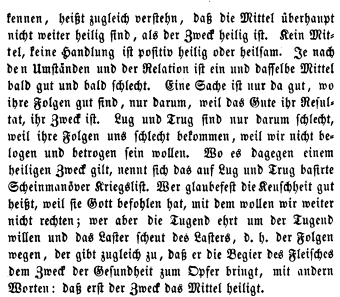
Run fann unfere Behauptung, daß der 3med das Mittel beiligt, auch nur von einem un bedingten Zwed un? be dingt gultig fein. Alle befondern Zwede aber find end= Absoluter, unbedingter 3med ift nur bas lich, bedingt. menschliche Seil, ein Zwed, der alle Berordnungen und Sandlungen, alle Mittel beiligt, folange fie ihm unterthan, Der fle laftert, fobald fie fich felbst überlaffen, ihm nicht mehr dienftbar find. Das Beil ift, wie wörtlich, fo auch thatfachlich der Urfprung und Grund des Seiligen. Seilig ift überall das Beilfame. Dabei ift das Beil im Allgemeinen, jenes Beil, welches alle Mittel heiligt, nicht als Abstraftion ju verfennen, beren wirklicher Inhalt fo verschieden ift, wie die Beiten, Botter oder Perfonen, die an ihrem Beile fuchen. Es ift nicht zu verkennen, daß es gur Bestimmung Des Beiligen oder Beilfamen bestimmter Berhaltniffe bedarf, daß fein Mittel, feine Sandlung beilig an fich ift, fondern erft durch gegebene Beziehungen heilig wird. Nicht ber 3med überhaupt, fondern der heilige Zwed heiligt die Mittel. Da aber jeder wirkliche, besondere 3med nur relativ beilig ift, tann er feine Mittel nur relativ beiligen, .

Die Opposition, welche man gegen unsere Maxime ins Feld führt, ist nicht sowohl gegen sie felbst, als gegen eine falsche Anwendung derfelben gerichtet. Man versagt die Anserkennung, man erlaubt den sogenannten heiligen Zwecken

Digitized by Google

nur befdrantte Mittel, weil im Sintergrunde das Bewuß fein verstedt ift, daß diefen 3meden nur eine befchrant Auderseits wollen wir mit der Bei Beiligfeit jugebort. bauptung des Sakes nur fagen, daß die verschiedenen nomit nell beiligen Mittel und 3mede nicht beilig find, weil irgen eine Autorität, irgend der Ausspruch einer Schrift, eine Bewiffens oder einer Bernunft fie beilig nennt, fondern nie dann und darum, nur insoweit, als fie dem gemeinschaftlichen 3med aller 3mede und Mittel, als fie dem menschlichen Seit Unfere Lehre vom 3med fagt gang und gan entsprecben. nicht, daß wir dem beiligen Glauben Lieb' und Treu', abet auch nicht umgefehrt, daß wir fur Lieb' und Treu' den Blauben opfern follen. Sie fpricht nur die Thatfache aus. daß wo der oberfte Zwed durch finnliche Dispositionen ober Umftande gegeben ift, alle widersprechenden Mittel schlecht find, und umgefehrt, allgemein ichlechte Mittel durch Begiebung auf ein momentanes oder individuelles Seil momens tane oder individuelle Beiligung finden. Bo immer Friede fertigkeit thatfachlich als heilfamer 3wed beliebt wird, if der Krieg ein schlechtes Mittel. Woumgefehrt der Menfch fein, Beil im Rriege fucht, ift Morden und Brennen ein- beiliges Mit andern Worten, unfere Bernunft bedarf zur Mittel. endgultigen Bestimmung des Seiligen gegebene finnliche Berhältniffe oder Thatsachen als Boraussehung; fie vermag das Beilige nicht im Allgemeinen, nicht a priori, nicht philosophisch, sondern nur im Speziellen, a posteriori. nur empirisch zu bestimmen.

Erkennen, daß das Seil des Menschen Zweck aller Zwecke, Seiliger aller Mittel ift, ferner absehen von allen besondern Bestimmungen, von allen perfonlichen Ideen dieses Seils und die thatsächliche Verschiedenheit desselben aner-



Der driftlichen Weltanschauung sind die Gebote ihrer Religion unbedingt absolut gut, gut für Zeit und Ewigkeit, gut, weil die driftliche Offenbarung sie gut heißt. Sie weiß nicht, daß z. B. ihre Tugend par excellence, die specifisch driftliche Tugend der Enthaltsamkeit ihren Werth erst gegenüber der korrupten heidnischen Ueppigkeit erhalten hat, gegenüber dem vernünftigen, bedächtigen Genusse aber keine Tugend mehr ist. Sie hat bestimmte Mittel, die ihr ohne Beziehung auf ihren Zweck gut, und andere, die ihr ohne Beziehung auf den Zweck schlecht sind. Sie lehnt sich insoweit mit Recht gegen die quästionirte Maxime auf.

Das moderne Christenthum, die heutige Welt hat jedoch diesen Glauben praftisch langst abgethan. Mit dem Munde zwar nennt fie die Seele das Chenbild Gottes und

den Leib einen ftinkenden Madenfad; mit der That beweift fie, wie wenig craft die religiöfen Phrafen gem Sie fummert fich wenig um jenen beffern Theil fcentt bem gefcmähten Leibe ihr ganges Ginnen und Ere ten. Biffenschaft und Kunft, die Produtte aller Bonen t wendet man zu feiner Verherrlichung, ibn toftlich zu fleid leder ju nahren, forgfam ju pflegen und meich ju bette Db man auch im Bergleich zu jenem emigen Leben verächtli von diesem irdischen Leben spricht; bangt doch die Brag sechs lange Wochentage unermüdlich an seinem Genuffe mahrend man den himmel taum Sonntage eine furze Stund unaufmerkfamer Aufmerkfamkeit werth halt. Dit derfelbei fopflofen Berfahrenheit gent dann die fogenanre driftliche Belt auch mundlich gegen unfer Thema an, mablend fie wirklich die beschimpfteften Mittel mit bem Zwed bet eigenen Bohlfahrt heiligt, als argumentum ad hominem fogar die Proftitution mit Staatsmitteln tolerirt. Benn Die Rammern unferer Reprafentativ. Staaten die Reinde ihrer burgerlichen Ordnung mit Standrecht und Deportation niederhalten und Diefes Berbrechen an dem vielgepriefenen Spruch, "mas du'nicht millft, das dir gefcheh', das füg' auch feinem Undern gu," mit dem öffentlichen Beil, oder ihre Chescheidungsgesethe mit der Privatwohlfahrt motiviren, fo finden mir damit thatfachlich anerfannt, daß der 3med bas Mittel beiligt. Und menn auch die Burger dem Staat Rechte erlauben, welche fie felbft fich absprechen, fo find das doch auch im Sinne unferer Gegner nur die abgetretenen eigenen Rechte feiner Unterthanen.

Allerdings, mer in der burgerlichen Welt Lug und Erug als-Mittel der Bereicherung, wenn auch zum 3wed anderweitiger Wohlthatigfeit, verwendet, oder wie der

beilige Rrifpinus, Leder fliehlt, um armen Leuten Schuhe gu machen, ber beiligt feine Mittel nicht mit feinem 3med, weil ihr der Zwed nicht, oder doch nur nominell, wohl im Allgemeinen, aber nicht im Speziellen, nicht im angeführten Falle beilig ift; weil die Bobltbatigfeit nur ein 3med von untergeordneter Beiligkeit ift, der ihrem Sauptzwed, der burgerlichen Ordnung gegenüber nur ein Mittel fein darf, ber; wo er fich Diefer feiner Bestimmung widersett, dadurch auch den Namen eines guten 3mede verliert, und wie gejagt, tann ber 3med, ber nur unter Bedingungen beilig ift, auch nur unter denfelben Be-Dingungen feine Mittel beiligen. Die unerläßliche Bedingung aller guten Zwede ift die Beilfamteit, die, mag fie nun auf driftliche oder beidnische, auf fendale ober burgerliche Urt gefucht werden, allemal die Forderung ftellt, daß dem als wesentlich und nothwendig Betrachteten das Unwesentliche und minder Rothwendige untergeordnet werde, wogegen im angeführten Falle die mehr geschätte Chrlichfeit und burgerliche Rechtschaffenheit der minder geschäpten Wohlthätigkeit geopfert wurde. "Der 3wed heiligt das Mittel," heißt mit andern Worten, der Gewinn muß wie in ber Defenomie, fo auch in der Sthif das Anlage-Rapital rentiren. man die Befehrung des Unglaubens einen guten 3med und Die polizeiliche Bewaltmagregel ein fchlechtes Mittel neunt, zeugt auch das nicht gegen die Bahrheit der Maxime, fondern für eine faliche Unwendung. Das Mittel ift nicht beilig, weil der Zwed nicht gut ift, weil die gewaltsame Befehrung fein beilfamer, vielmehr ein 3med des Unheile, der Beuchelei ift; weil bas eine Befehrung ift, die nicht den Namen Der Befehrung verdient oder die Gewalt ein Mittel ift, dem bier nicht der name des Mittels gebort. Wenn uns eine

gewaltfame Befehrung und ein bolgernes Gifen gleich te Sachen find, wie durfen wir dann mit folden Gebankenlo feiten, fold finnlofen Bortverdrebungen, folden digleftifd Rniffen und Sophistereien, gegen eine thatfachlich allgeme anerkannte Babrbeit angebn! Auch die jesuitischen Mitte Rante und Intriquen, Gift und Mord find une nur unbeil weil une ber jefuitifche 3med. 3. B. Die Ausbreitung. Bi reicherung und Berberrlichung des Ordens mohl ein Reben zwed, ber fich ber unichuldigen Rangelrede bedienen mag. aber fein unbedingt beiliger 3med, fein 3med a tout prix ift. dem mir Mittel erlaubten, Die une um einen wefentlichern 3med, 3. B. um die öffentliche ober leibliche Gichers beit betrögen. Mord und Todtschlag find uns als individuelle Sandlungen unfittlich, weil fie feine Mittel unferes 2meds find, weil wir nicht fur die Rache oder Raubgier, nicht fur Willführ und eigenmächtige Sandhabung des Richteramts. vielmehr für Gefetlichkeit und den mehr unvarteiischen Entfcheid des Staats disponirt find. Wenn wir uns dann aber als Schwurgericht fonftituiren und Die gefährlichen Berbrecher mit Strick und Beil unschädlich machen, beißt bas nicht ausdrücklich, ber 3med beiligt bas Mittel?

Dieselben Leute, die sich rühmen, schon seit Jahrhunderten mit dem Aristoteles, d. h. mit dem Autoritätsglauben
gebrochen zu haben und in Folge dessen an Stelle der todten,
überlieserten, — die lebendige, selbsterkannte Wahrheit
setzen, sinden wir in dem behandelten Exempel in vollem
Widerspruch mit ihrer Tendenz. Bei einem schnurrigen Borfall, wenn auch vom glaubwürdigsten Zeugen erzählt, bleibt
man doch dem Grundsat der Gewissensfreiheit treu, d. h.,
was der Erzähler possirich und schnurrig nennt, darf der
Zuhörer ernst und fatal sinden. Man weiß zwischen der

Geschichte und ihrem subjektiven Eindruck zu unterscheiden, welcher lettere mehr den Erzähler als seinen Gegenstand charakterisitt. Bei guten Zwecken und schlechten Mitteln hingegen will man die Differenz zwischen dem Objekt und dessen subjektiver Bestimmung, die sonstwo aller Kritik Augenmerk ist, außer Acht lassen. Zwecke, wie die Bohlethätigkeit, die Bekehrung des Unglaubens u. s. w., nennt man ohne Weiteres, a priori, gedankenlos gut und heilig, weil sie das anderswo gewesen sind, obgleich ihr lebens diger Eindruck in den angeführten Fällen das gerade Gegentheil aussagt, und wundert sich nachträglich, daß der unrechtmäßige Titel die Unrechtmäßigkeit der Privilegien nachzieht.

Das Pradifat gut oder heilig verdient in der Pragis nur der 3med, der felbft ein Mittel, ein Unterthan Des 3mede der 3mede, des Beile ift. Bo der Menfch fein Beil im burgerlichen Leben, in Produktion und Sandel, in ungeftortem Befit der Guter fucht, ichneidet er fich die langen Finger mit dem Gebot, "du follft nicht ftehlen"; wo hingegen, wie bei den Spartanern, Rrieg das hochfte Gut ift und Verschlagenheit die nothwendige Eigenschaft eines guten Rriegers, verwendet man die Spigbuberei gur Erwerbung Der Schlauheit, fanktionirt den Diebstahl ale Mittel zum 3med. Run den Spartaner ichelten, daß er ein Rrieger und fein ehrlicher Spiegburger mar, beißt die Birflichfeit verfennen, beißt verfennen daß unfer Ropf nicht berufen ift der Belt faltische Auftande zu remplaciren, fondern zu begreifen, daß eine Zeit, ein Bolf, ein Individuum immer das ift, was es unter den gegebenen Umftanden fein fann und deshalb auch fein foll.

Benn wir mit dem Sat, "der Zwed heiligt das Mit-

tel," die herrschende Anschauung auf den Ropf fegen, for ift das feine tadelhafte individuelle Liebhaberei des Baras boren, fondern die tonfequente Unwendung ber philosof. phifden Biffenschaft. Die Philosophie ift bervorgegangen aus dem Glauben an einen dualiftifchen Wegenfat gwifchen Gott und Belt, zwischen Leib und Seele, zwischen Beift und Rleifch, zwischen Ropf und Ginn, zwischen Denken und Gein, zwischen dem Allgemeinen und Befondern. Die Bermittlung Diefes Begenfages ftellt fich bar als ihr Zwed ober als Befammtrefultat der philosophischen Forschung. fophie fand ihre Auflofung in der Ertenntnig, daß das Göttliche weltlich und bas Weltliche gottlich ift, daß fich bie Seele jum Leibe, Der Beift jum Aleische, Das Denfen jum Sein, der Berftand zu den Ginnen gang fo verhalt, wie die Einheit zur Manichfaltigkeit oder wie das Allgemeine gum Befondern. Die Philosophie hat mit der irrthumlichen Borausfegung begonnen, daß aus ber Gins, ale dem Erften, Die 3mei, Drei, Bier, das Manichfaltige als Nachfolgendes berporgegangen fei. Gie resultirte mit ber Ertenntnif, baß Die Bahrheit oder Wirklichkeit Diefe Borquefegung auf den Ropf fest; daß die vielgestaltige Birklichkeit, die finuliche Manichfaltigfeit, das Befondere das Erfte ift, aus welchem nachträglich die menschliche Sirnfunktion den Begriffder Ginbeit oder Allgemeinheit ableitet.

Rein Ergebniß der Wiffenschaft steht im Vergleich zu dem Aufwand an Genie und Scharffinn, welche diese Eine kleine spekulative Frucht gekoftet hat. Aber auch keine wiffenschaftliche Neuerung findet so alte tiefgewurzelte hinderniffe ihrer Anerkennung. Alle mit dem Ergebniß der Philosophie unbekannten Köpfe beherrscht der alte Glaube an die Wirklichkeit eines ächten, wahren, allgemeinen heils,

deffen Entdedung alle unachten, icheinbaren, befonderen Beiligthumer zu Schanden mache, mabrend uns die Erfenntniß des Dentprozeffes das gesuchte Beil als Birnproduft fennen lehrt, bas eben, weil es ein allgemeines, d. h. abstraftes Beil fein foll, fein finnliches oder wirkliches, d. h. befonderes Beil In dem Glauben an einen totalen Unterfein tann. fcbied zwifchen achtem und unachtem Seil manifestirt fich Die Unwiffenheit über den Bergang geiftiger Operationen. Pothagoras feste die Bahl als das Befen der Dinge. Satte der Grieche dies Befen der Dinge ale Ropf- oder Bernunftding erkennen fonnen und die Babl dann als bas Befen der Bernunft, ale den gemeinschaftlichen oder abstralten Inhalt alles geistigen Thuns bestimmt, fo waren all Die Bantereien erfpart worden, welche man feither um die verschiedenen Formen der absoluten Babrbeit, um die "Dinge an fich" geführt bat.

Raum und Zeit find die allgemeinen Formen der Wirflichkeit, oder die Wirklichkeit existirt bekannterweise im Raume und in der Zeit. In Folge dessen ist jedes wirkliche Heil räumlich und zeitlich und jedes räumliche und zeitliche Heil mirklich. Die verschiedensten Heilsamkeiten sind, insoweit sie heilsam sind, nur ihret Weite und Breite, dem Quantum ihrer Ausdehnung, nur der Zahl nach verschieden. Jedes Heil, sowohl das mahre wie das vermeintliche, ist uns durch das sinnliche Gefühl, durch die Prazis, nicht durch die Vernunft gegeben. Die Prazis aber gibt verschiedenen Menschen und verschiedenen Zeiten die widersprechendsten Dinge als heilsam. Was hier Heil, ist dort Unheil und umgekehrt. Der Erkenntnis oder Vernunft bleibt dabei kein weiteres Geschäft, als diese durch sinnliche Empsindung gegebenen Heilsamkeiten, je nach den verschiedenen Versonen

Digitized by Google

und Beiten, an welchen, oder je nach den verschiedenen Gr den der Intenfivität, in welchen fie erscheinen, gu gabl und alfo das Rleine vom Großen, das Unwesentliche vo Befentlichen, das Befondere vom Allgemeinen zu unte Die Bernunft vermag une das mabre Seil nic fcbeiben. autofratisch vorzuschreiben, fondern nur aus einem finnt gegebenen Quantum Beilfamkeiten bas ber Bahl na bäufiafte, größte oder allgemeinste aufzuzählen. Das aber ift nicht zu vergeffen, daß die Bahrheit einer folden Ch fenntnig ober gablung auf bestimmter, gegebener Boraus fekung beruht. Alfo, vergeblich das Bemühen, das mabre Beil überhaupt fuchen zu wollen! Braftifch, erfolgreich wird Die Forschung nur, wenn fie fich bescheidet das bestimmte Beil 'einer bestimmten Bartifularitat zu erfennen. Allgemeine ift nur möglich innerhalb gefetter Schranken. Darin aber ftimmen die verschiedenen Bestimmungen des Beile überein, daß es überall beilfam ift. das Rleine dem Großen, das Unwesentliche dem Befentlichen ju opfern, und nicht umgefehrt. Infofern diefe Marine recht ift, ift es ferner recht, daß mir fur den guten Bwed des großen Beile bas ichlechte Mittel eines fleinen Unheile anwenden oder ertragen; daß der Zwed die Mittel beiligt.

Bare man liberal genug, jeden nach seiner Façon selig werden zu lassen, wurden sich die Gegner unserer Anschauung leicht von ihrer Wahrheit überzeugen. Aber statt dessen folgt man dem gewöhnlichen Wege der Kurzssichtigkeit und macht seinen Privatstandpunkt zum universellen. Das eigene Seil nennt man das allein wahre und das heil anderer Bölker, Zeiten und Verhältnisse ein Mißwerständniß, wie jede Kunstrichtung ihren subjektiven Geschmack für objektive Schönheit ausgibt, verkennend, daß

Die Ginheit nur Sache der 3dee, des Bedantens, aber die Sache ber Birflichkeit Manichfaltigkeit ift. Das wirkliche Beil ift manichfaltig und das mabre Beil nur eine fubjeftive Auswahl, das, wie bie fcnurrige Gefchichte, anderswo auch einen andern Gindruck machen, ein unwahres Seil fein tann. Benn Rant oder Richte oder sonft ein philosophischer Bartifulier weit und breit die Bestimmung des Menschen abhandelt und die Aufgabe dann ju feiner und feines Auditoriums vollster Bufriedenheit loft, fo find mir heute doch erfahren genug zu wiffen, daß man auf dem Wege fpekulativer Forschung wohl seinen eigenen Begriff von der Bestimmung Des Menichen definiren, aber fein unbefanntes, verborgenes Objeft entdeden fann. Dem Gedanten, dem Berftande muß das Dbjeft gegeben fein, feine Arbeit ift das Urtheil, Die Rritif; er mag unterscheiden zwischen mahrem und unmahrem Beil, aber fich auch feiner Grenze erinnern, fich erinnern, daß, wie er felbft, fo auch diefe Unterscheidung perfonlich ift, die nicht langer und weiter gilt, als Undere von demfelben Begenstand denfelben Eindruck empfangen.

Die Menschheit ist eine Idee, der Mensch aber ist allemal eine besondere Persönlichkeit, die ihr eigenthümliches Leben nur in ihrem eigenthümlichen Elemente sindet, des halb nur aus persönlichen Motiven sich dem allgemeinen Gesetz unterwirft. Das Opfer der Ethist ist wie das Opfer der Religion nur eine scheinbare Selbstverleugnung zum Zweck vernünstiger Selbstschaft, eine Ausgabe mit der Absicht größeren Gewinns. Die Sittlichkeit, die ihren Namen verdient und nicht besser Gehorsam benannt wäre, kann nur durch die Erkenntnis ihres Werthes, ihrer Heilsamkeit, ihres Nußens zur Ausübung kommen. Aus der Berschiedenheit

der Interessen folgt die Berschiedenheit der Parteien, aus der Berschiedenheit des Zwecks die Berschiedenheit der Wittel. Bei minder wichtigen Fragen bezeugen das auch die Bertreter; der absoluten Woral.

Thiers ergablt in feiner Befdichte ber frangofifchen Revolution von einer besondern Situation aus dem Jahre 1796, wo den Patrioten die öffentliche Gewalt und den Ronalisten Die tevolutionare Agitation gehörte, Daß Da Die Parteiganger der Revolution, welche Bartifanen der unbeschränften Freiheit fein mußten, Repressions-Mittel verlangten, und die Oppofition, die insgeheim mehr ber Monarchie ale ber Republit zuneigte, für unbeschränfte Freiheit votirte. "So febr werden die Batteien von ihren Intereffen regiert," heißt feine schließliche Bemerkung dazu, als fei bas eine Anomalie und nicht der natürliche, nothwendige, unumgangliche Lanf der Welt. Benn es fich dagegen um die fundamentalen Befete der burgerlichen Ordnung handelt, find Die moralischen Bertreter ber herrschenden Rlaffe eigennübig genug, die Abhangigkeit derfelben von ihrem Jutereffe gu lengnen und fie als ewige metaphyfiche Beltgefete, Die Stugen ihrer besondern Berrichaft ale ewige Stugen Der Menschheit, ihre Mittel ale Die allein beiligen und ihren 3med ale den endgultigen darzuftellen.

Es ist eine unheilvolle Betrügerei, ein Diebstahl an der menschlichen Freiheit; ein Bersuch zur Stagnation der geschichtlichen Entwicklung, wenn eine Zeit oder Klasse so ihre aparten Zwecke und Mittel für das absolute Heil der Menscheit ausgibt. In der Sittlichkeit dokumentirt man ursprünglich die Interessen, wie in der Mode den Geschmack, um dann nachträglich, wie hier das Gewand, so dort die Handlung dem vorgesetzten Muster anzupassen. Die Macht

ubt babei nothwendig, um bes eigenen Lebens millen, die Gewalt aus und gwingt die Biderfpenftigen gur Unterwerfung. Intereffe und Pflicht find, wenn nicht gerade fononome, fo boch nah verwandte Ausbrude. Beide gebn in ben Beariff Des Beile auf. Das Intereffe ift mehr bas tonfrete, gegenwärtige, handgreifliche Beil; die Bflicht bagegen das erweiterte, auch auf die Bufunft bedachte, allgemeine Beil. Benn bas Intereffe nach ber nachften faglichen flingenden Bohlfahrt des Geldbeutels fragt, verlangt Die Bflicht dagegen, daß wir nicht nur einen Theil, auch das Gange, nicht nur das gegenwärtige, nachfte, auch das entfernte, funftige, nicht nur das leibliche, auch das geiftige Bohl im Auge halten. Die Pflicht fummert fich auch um das Berg, um die fozialen Bedürfniffe, Die Bufunft, Das Seelenheil, fnez um die Intereffen im Großen und Bangen und icharft uns ein, dem Ueberfluffigen zu entfagen, um das Rothwendige zu erlangen und zu erhalten. Go ift beine Pflicht bein Intereffe und bein Intereffe deine Bflicht.

Wenn sich unsere Ideen der Wahrheit oder Wirklichkeit und nicht umgekehrt die Wahrheit unseren Ideen oder Gebansen anpassen soll, so haben wir die Beränderlichkeit dessen, was recht, heilig und sittlich ift, als natürlich nothwendig und wahr zu erfennen, und der Persönlichkeit auch theoretisch die Freiheit zu belassen, welche sie praktisch sich nicht nehmen läßt, anzuerkennen daß sie wie bisher so auch ferner frei ist, das Gesetz nach ihrem Bedürsniß und nicht nach vagen, unreellen und unmöglichen Abstraktionen, wie Gerechtigkeit oder Sittlichkeit, zu gestalten. Was ist Gerechtigkeit? Der Inbegriff dessen, was man für recht hält, ein individueller Begriff also, der bei verschiedenen Personen verschiedene Gestalt annimmt. In Wirklichkeit sind nur

einzelne, bestimmte, besondere Rechte und dann kommt der Mensch und zieht aus denselben den Begriff der Gerechtige feit, wie er sich aus den verschiedenen Gölzern den Begriff des Holzes überhaupt genommen hat oder aus den materiellen Dingen die Idee der Materie. So unwahr, obgleich weit verbreitet die Anschauung ist, daß die materiellen Dinge aus oder mittelst der Materie bestehen, so unwahr ist der Glaube, als seien die moralischen oder bürgerlichen Gesetze aus der Idee der Gerechtigkeit hervorgegangen.

Der fittliche Berluft, den unfere realistische oder, wenn? man will, materialistische Betrachtung der Moral mitbringt, ift fo groß nicht, ale er ausfieht. Bir durfen nicht furchten, deshalb aus focialen Menschen gefetlofe Ranibalen oder Einfiedler zu werden. Freiheit und Befetlichkeit find eng verbunden durch das Bedürfniß der Benoffenfchaft, um deßwillen wir genothigt find, neben uns auch Undere leben zu Ber fich von feinem Bewiffen oder andern fpiritualiftifch-fittlichen Motiven von gesetwidrigen Sandlungen gesetwidrig im weiteren Sinne des Wortes - abhalten läßt, ift entweder nur febr fcmachen Berfuchungen ausgefest oder ein derart gabmer Charafter, daß die natürlichen und gesetlichen Strafen mehr wie ausreichen ihn in vorgeschriebe nen Grenzen zu balten. Bo fie ihren Dienft verfagen, ift auch die Moral ein Mittel ohne Rraft; fie mußte fonft im Bebeimen auf den Gläubigen diefelbe Reftrittion ausüben, mit welcher Die Deffentlichkeit den Ungläubigen gurudhalt, während wir in der That mehr gläubige Srigbuben als ungläubige Räuber finden. Daß die Belt, welche wörtlich foviel focialen Werth auf die Sittlichkeit legt, thatfachlich von unserer Meinung durchdrungen ift, beweift die größere Aufmertfamfeit, die fie dem code penal und der Bolizei fcentt.

Auch gilt unser Rampf nicht der Sittlichkeit, selbft nicht einmal einer bestimmten Form derfelben, sondern nur der Arrogang, welche ihre bestimmte Form gur abfoluten, zur Sittlichfeit überhaupt macht. Wir erfennen die Sitt. lichkeit als ewig beilig an, insoweit darunter Ruckfichten ju verstehen find, welche der Mensch fich felbst und seinen Nebenmenfchen jum 3med gegenfeitigen Beile fouldig ift. Aber die Art und Beife, den Grad diefer Berücksichtigung gu bestimmen, gehört zur Freiheit des Individunms. Daß dabei die Macht, die herrschende Klaffe oder Majorität ihre speziel= len Bedurfniffe ale vorgeschriebenes Recht zur Geltung bringt, ift fo nothwendig, als dem Menfchen das Bemd naber ift als der Rod. Daß aber deshalb das vorgeschriebene Recht für absolutes Recht, für eine unübersteigliche , Schranke der Menschheit gehalten fei, daucht uns höchst überfluffig und fogar schädlich für die der Rufunft nothige Energie des Fortschritts.

Drud von Otto Bigand in Leipzig

## Das Wesen

her

# menschlichen Kopfarbeit.

Dargeftellt

von

einem Sandarbeiter.

Eine abermalige

Kritik der reinen und praktischen Vernunft.

Samburg

Otto Meifiner.

1869.



### Verlag von Otto Meissner in Hamburg.

Feuerbach, Fr. Gedanken und Thatsachen. Ein Beitrag zur Verständigung über d. wichtigsten Bedingungen d. Menschenwohles. 10 Sgr. Marx, Karl. Das Kapital. Kritik der politischen Oekonomie. Erster Band. Productionsprocess des Kapitals. 50 Bogen

gr. 8. Preis 31/3 Thlr.

Meyer, Dr. J. B. Die Idee der Seelenwanderung. 10 Sgr. Mystagogos. Eine christl. Vorschule. Neue Folge. 11/4 Thlr.

Nilsson, S. Die Ureinwohner des Scandinavischen Nordens. Ein Versuch in der comparativen Ethnographie und ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Menschengeschlechts. Aus dem Schwedischen übersetzt von J. Mestorf. 1. Band: Das Steinalter. 2 Thlr. II. Band: Das Broncealter. 2 Thlr.

Proudhon, P. J. Die Gerechtigkeit in der Revolution und in der Kirche. Neue Principien praktischer Philosophie. Uebersetzt von L. Pfau. 2 Bände. 3 Thlr. 10 Sgr.

Radenhausen, C. ISIS. Der Mensch und die Welt. 4 B. e.

143 Bogen gr. 8. 7 Rthlr.

In halt der vier Bände. Entstehung der Vorstellungen und Begriffe. Gott in der Geschichte. Der Mensch und die aussersinnliche Welt. Geist und Unsterblichkeit. Böse und Gut. Pflicht, Sünde, Gewissen. Lohn und Strafe. Erlösung. Christenthum. Wissenschaft und Religion. Gott und Unsterblichkeit. Liebe und Ehe Das Leben im Verbande. Heranbildung der Menschheit. Heranbildung der Welt. Verhältnisse der Welt. Glück und Unglück. Alte und neue Welt. Schlussfolgerungen.

Radenhausen, C. Die Bibel wider den Glauben. Mit einer Karte. gr. 8.

18 Sgr.

Scholl, C. Die Messiassagen des Morgenlandes nebst vergleichenden Auszügen aus seinen heiligen Büchern. 1 Thlr.  $7^{1}/_{2}$  Sgr.

Staatsarchiv. Sammlung der officiellen Actenstücke zur Geschichte der Gegenwart. In fortlaufenden monatlichen Heften herausgegeben von L. K. Aegidi und A. Klauhold. 1861—1868. Preis & Thir. für den Jahrgang.

Weigelt, G. Zur Geschichte der neueren Philosophie. 1 Thlr. 15 Sgr. Inhalt: Kant. — Fichte. — Jacobi. — Schopenhauer. — Schelling.

- Hegel. - Fenerbach.

Wiberg, C. F. Der Einfluss der klassischen Völker auf den Norden durch den Handelsverkehr. Aus dem Schwedischen von J. Mestorf. Mit einer Fundkarte. 1 Thlr. 6 Sgr.

Digitized by Google



